

للإمام العكلامة تقيّ لدّين إبر بن يثيت ولدَسَنة ١٦١ وَتوفيسَة ١٨٧هم رئيسَهُ الله تعنالا

تَجَـقيٰق مُصطفَّع بَدالفَّ ادِرعَ طِكَ

حاراكة المحلمة

# جَمِيع الجِفُون مُحَفُوظَة لكرار الأكتب العِلميرَكم سَيروت - بنستان

الطبعتة الأولى ١٤٠٧هـ - ١٩٨٧م

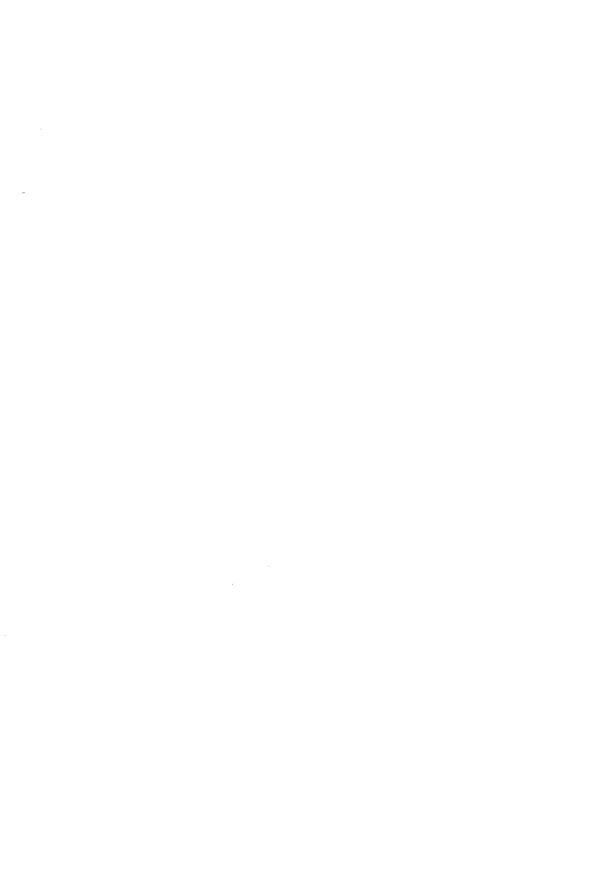
يطِلبُ من: کُرارِ اللّٰمَ الْعِلْمَ عَلَيْ مِي بِيرِدت. لبنان هَانْفُ: ۸۰۰۸ ۲۰ تاکس: ۸۰۰۸ ۱۱/۹٤۲٤ مَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللللّ

احكام الطَّهَارُلُا

# بسم الله الرحمٰن الرحيم

﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُّ التَّوابِينَ وَيُحِبُّ المُتَطَهِّرِينَ﴾

صدق الله العظيم (البقرة/٢٢٢)



## بسم الله الرحمن الرحيم مقدمة

الحمد لله كثيراً كما أمر، وكما حمد نفسه، لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك، عز جارك، وجل ثناؤك، ولا إله غيرك، والصلاة والسلام على سيدنا محمد قائد الإنسانية إلى الله، وصاحب المقام المحمود، والدرجة العالية الرفيعة.

وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن سيدنا محمداً عبده ورسوله، بلّغ الرسالة، وأدّى الأمانة، وكان رؤوفاً رحيهاً بأمته في كل ما بين أو شرع.

قال الله تعالى : ﴿ إِنْ الله يحبُّ التوابين ويحب المتطهرين ﴾ (البقرة/٢٢٢).

وقال : ﴿وثيابك فطهر ﴾ (المدثر/٤).

وقال : ﴿ فيه رجال يحبون أن يتطهروا والله يحب المتطهرين ﴾ (التوبة /١٠٨).

ويقول رسولنا الكريم على : «الطهور شطر الإيمان» وفي رواية : «نصف الإيمان»(١).

فالطهارة واجبة على المسلم، فواجب عليه أن يتنزه عن النجاسة، وأن يغسل ما أصابه منها، وواجب عليه أن يطهر نفسه من كل حدث، فلا صلاة بغير طهور

ولذلك كان على كل مسلم أن يعلم تمام العلم : كيف يكون طاهراً؟ وكيف يتطهر من النجاسات ويزيلها عنه؟.

ومسائل الطهارة عديدة، منها: أبواب طهارة المياه، وأبواب الآنية، والوضوء، والاستنجاء، والتيمم، والمسح على الخفين، والغسل، والحيض، وكيفية إزالة

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ١. والترمذي في سننه، كتاب الدعوات باب ٨٦. والدارمي في سننه، كتاب الوضوء باب ٢. والإمام أحمد في المسند ٢٦٠/٥، ٣٤٣، ٣٤٣، ٣٤٣، ٣٣٣، ٣٧٠، ٣٧٢.

النجاسة، وما ينقض الوضوء، إلى غير هذا من المسائل التي تعد ركيزة المؤمن في طهارة بدنه، وكمال شطر إيمانه.

وفي هذه المسائل دار الخلاف بين فقهاء المسلمين، وصنَّف العلماء من هذه المسائل العديد من المجلدات، وخلصوا لنا بنتاج هذا الخلاف، وهو ما يهم كل مسلم حريص على دينه، وحريص على إيمانه.

ولسنا بحاجة إلى أن نقدم تعريفاً لمؤلف هذا المجموع، فهـو غني عن التعريف، فقد أبدع الإمام ابن تيمية ـ كعادته ـ في توضيح كافة ما يتعلق بمسائل الطهارة بإسلوبه القويم المتين القوي المقنع، وبأدلته من الشرع، وباجتهاداته الرائعة.

ونحن نقدم هذا الكتاب للقارىء العزيز، ليعلم من هذه المسائل التي تهمه، والتي يقع في الخطأ فيها دون قصد، والله الهادي إلى سواء السبيل.

#### ترجمة المؤلف

هو أحمد تقي الدين، أبو العباس بن الشيخ شهاب الدين أبي المحاسن عبد الحليم، ابن الشيخ مجمد الدين أبي البركات عبد السلام، ابن أبي محمد عبد الله، الملقب بابن تيمية.

ولد بمدينة حران سنة ٦٦١ هـ ، ونشأ نشأة علمية أباً عن جد، فتلقى العلم من أبيه بملازمته له، حتى توفي، ثم تلقى العلم بعد ذلك من شيوخ علماء دمشق، حتى نبغ في العلم.

خلف لنا العديد من المؤلفات لا يسعني ضيق الموضع لذكرها هنا.

وتوفي ابن تيمية بسجن قلعة دمشق في العشرين من شوال سنة ٧٢٨ هـ.

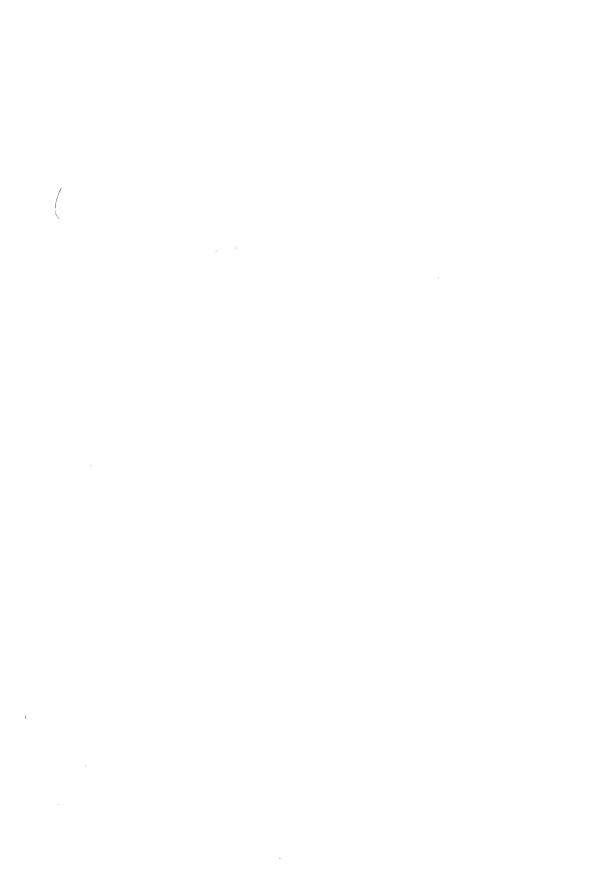
نفع الله الإسلام والمسلمين بعلمه، ورحمه رحمة واسعة، وأسكنه فسيح جناته.

#### الكتاب ومنهج التحقيق

أصل هذا الكتاب من مجموع فتاوى ابن تيمية، ويقع في الجزء الحادي والعشرين كله.

قمت بنسخ الكتاب من المطبوعة، ومراجعتها، وتصحيح ما بها من أخطاء، وقمت بإعادة ترتيب الكتاب بخلاف ما هو عليه في مجموع الفتاوى؛ ففصلت الفتاوى وألحقتها بآخر الكتاب، مع وضع عنوان لكل مجموعة فتاوى تتصل بباب معين في الكتاب، بحيث يستطيع القارىء أن يرجع إليها فيها يلتبس عليه، هذا وقد قمت بوضع عنوان لكل فتوى يوضح ما تتعلق به الفتوى ـ كلها أمكن هذا ـ وأيضاً قمت بتخريج الآيات القرآنية، والأحاديث النبوية الشريفة على مصادرها المعتمدة. ثم وضعت هذه المقدمة البسيطة، راجياً من الله أن ينفع المسلمين بهذا العمل، وأسأله أن يجعله خالصاً لوجهه الكريم.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. مصطفى عبد القادر عطا الأهرام في ١٢ من ربيع الأول ١٤٠٧ هـ ١٩٨٦ م.



احكام الطهارة



## بسم الله الرحمٰن الرحيم

قال الشيخ الإمام العلامة، العامل القدوة، رباني الأمة، ومحيي السنة العلامة شيخ الإسلام، تقي الدين أبو العباس: أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية الحراني قدَّس الله روحه: ونوَّر ضريحه:

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسول محمد خاتم المرسلين، وإمام المهتدين، وعلى آله أجمعين.



#### باب المياه

#### فصل

أما العبادات: فأعظمها الصلاة.

والناس: إما أن يبتدئوا مسائلها بالطهور لقوله ﷺ: «مفتاح الصلاة الطهور»(١) كما رتبه أكثرهم.

وإما بالمواقيت التي تجب بها الصلاة، كما فعله مالك وغيره.

فأما الطهارة والنجاسة فنوعان : من الحلال والحرام ـ في اللباس ونحوه ـ تابعان للحلال والحرام في الأطعمة والأشربة.

#### اختلاف المذاهب في الأطعمة والأشربة :

ومذهب أهل الحديث في هذا الأصل العظيم الجامع: وسط بين مذهب العراقيين والحجازيين، فإن أهل المدينة ـ مالكاً وغيره ـ يحرِّمون من الأشربة كل مسكر، كما صحت بذلك النصوص عن النبي على من وجوه متعددة، وليسوا في الأطعمة كذلك، بل الغالب عليهم فيها عدم التحريم فيبيحون الطيور مطلقاً وإن كانت من ذات المخالب، ويكرهون كل ذي ناب من السباع، وفي تحريمها عن مالك روايتان.

وكذلك في الحشرات عنه : هل هي محرمة أو مكروهة؟ روايتان .

وكذلك البغال والحمير. وروي عنه: أنها مكروهـة أشد من كـراهة السباع، وروي عنه: أنها محرَّمة بالسنة، دون تحريم الحمير، والخيل أيضاً يكرههـا، لكن دون كراهة السباع.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٣١، وكتـاب الصلاة بـاب ٧٣. والترمـذي في سننه، كتـاب الطهارة باب ٣٢. والمدارمي في سننه، كتاب الطهارة باب ٣٢. والدارمي في سننه، كتاب الوضوء باب ٢٢. والإمام أحمد في المسند ١٢٣/١، ١٢٩.

وأهل الكوفة في باب الأشربة مخالفون لأهل المدينة ولسائر الناس، ليست الخمر عندهم إلا من العنب، ولا يحرِّمون القليل من المسكر، إلا أن يكون خراً من العنب، أو أن يكون من نبيذ التمر أو الزبيب النيء، أو يكون من مطبوخ عصير العنب إذا لم يذهب ثلثاه.

وهم في الأطعمة في غاية التحريم، حتى حرموا الخيل والضباب، وقيل: إن أبا حنيفة يكره الضب، والضباع، ونحوها.

فأخذ أهل الحديث في الأشربة بقول أهل المدينة وسائر أهل الأمصار، موافقة المستفيضة عن النبي ﷺ وأصحابه في التحريم، وزادوا عليهم في متابعة السنة.

وصَنَّفَ الإِمام أحمد كتاباً كبيراً في الأشربة ما علمت أحداً صَنَّفَ أكبر منه، وكتاباً أصغر منه. وهـو أول من أظهر في العـراق هذه السنـة، حتى إنه دخـل بعضهم بغداد فقال : هل فيها مَنْ يحرِّم النبيذ؟ فقالوا : لا، إلا أحمد بن حنبل دون غيره من الأئمة، وأخذ فيه بعامة السُّنَّة، حتى إنه حَرَّمَ العصير والنبيذ بعد ثلاث. وإن لم يظهر فيه شدة، متابعة للسنة المأثورة في ذلك : لأن الثلاث مظنة ظهور الشدة غالباً.

والحكمة هنا : مما تخفى، فأقيمت المظنة مقام الحكمة، حتى إنه كره الخليطين، إما كراهة تنزيه أو تحريم، على اختلاف الروايتين عنه.

وحتى اختلف قوله في الانتباذ في الأوعية : هل هو مباح؛ أو محرم؛ أو مكروه؟ .

لأن أحاديث النهي كثيرة جداً، وأحاديث النسخ قليلة. فاختلف اجتهاده: هل تنسخ تلك الأخبار المستفيضة بمثل هذه الأخبار التي لا تخرج عن كونها أخبار آحاد، ولم يُخَرِّجُ البخاري منها شيئاً؟.

وأخذوا في الأطعمة بقول أهل الكوفة؛ لصحة السنن عن النبي على بتحريم كل ذي ناب من السباع، وكل ذي مخلب من الطير؛ وتحريم لحوم الحمر؛ لأن النبي التكر على مَنْ تمسك في هذا الباب بعدم وجود نص التحريم في القرآن، حيث قال:

«لا ألفَينَّ أحدكم متكثاً على أريكته يأتيه الأمر من أمري مما أمرت به أو نهيت عنه فيقول: بيننا وبينكم هذا القرآن، فها وجدنا فيه من حلال أحللناه؛ وما وجدنا فيه من

حرام حرَّمناه. ألا وإني أوتيت الكتاب ومثله معه، وإن ما حَرَّمَ رسول الله ﷺ كما حَرَّمَ الله عَلَيْ كما حَرَّمَ الله تعالى(٢).

وهذا المعنى محفوظ عن النبي ﷺ من غير وجه.

وعلموا أن ما حَرَّمَهُ رسول الله ﷺ : إنما هو زيادة تحريم، ليس نسخاً للقرآن؛ لأن القرآن إنما دلَّ على أن الله لم يُحَرِّمَ إلاَّ الميتة، والدم، ولحم الخنزير، وعدم التحريم ليس تحليلًا، وإنما هو بقاء للأمر على ما كان، وهذا قد ذكره الله في سورة الأنعام التي هي مكية باتفاق العلماء، ليس كما ظنه أصحاب مالك والشافعي أنها من آخر القرآن نزولًا، وإنما سورة المائدة هي المتأخرة، وقد قال الله فيها :

### ﴿ أُحِلُ لَكُمُ الطيبات ﴾ (٣).

فعلم أن عدم التحريم المذكور في سورة الأنعام ليس تحليلًا، وإنما هـو عفو؛ فتحريم رسول الله ﷺ رافع للعفو ليس نسخاً للقرآن.

لكن لم يوافق أهل الحديث الكوفيين على جميع ما حَرَّمُوه، بـل أحلُّوا الخيل؛ لصحة السنن عن النبي على بتحليلها يوم خيبر، وبأنهم ذبحوا على عهد رسول الله على فرساً وأكلوا لحمه(٤).

وأحلوا الضب لصحة السنن عن النبي ﷺ بأنه قال: «لا أحرمه»(°)؛ وبأنه أكل على مائدته وهو ينظر، ولم ينكر على من أكله، وغير ذلك مما جاءت فيه الرخصة.

 <sup>(</sup>۲) رواه أبو داود في سننه، كتاب السنة، باب في لزوم السنة. والترمذي في سننه، كتاب العلم ٣٧/٥. وابن
 ماجة في سننه، في المقدمة حديث ١٣. وابن حبان في صحيحه ١/٤١. والإمام أحمد في المسند ١/٨٠.
 والحاكم في المستدرك ١٠٨/١، ١٠٩. والبيهقي في دلائل النبوة ٢٤/١، ٢٤/١، ٥٤٩.

<sup>(</sup>٣) سورة: المائدة. آية: ٤.

<sup>(</sup>٤) لحديث أسهاء بنت أبي بكر قالت: «أكلنا لحم فرس على عهد رسول الله ﷺ بالمدينة» رواه الدارمي في سننه، كتاب الأضاحي باب ٢٢.

ولحديث جابر بن عبد الله قال: «نهى رسول الله ﷺ يوم خيبر عن لحـوم الحمر الأهليـة وأذن في لحوم الخيل، رواه أيضاً الدارمي، كتاب الأضاحي باب ٢٢. وكذلك رواه الإمام أحمد في المسند.

 <sup>(</sup>٥) سأل رجل رسول الله ﷺ عن أكل الضب؟ فقال: «لا آكله، ولا أحرمه». رواه مسلم في صحيحه، كتاب الصيد حديث ٤٠. والترمذي في سننه، كتاب الأطعمة باب ٣.

فنقصوا عما حرَّمه أهل الكوفة من الأطعمة، كما زادوا على أهل المدينة في الأشربة؛ لأن النصوص الدالة على تحريم الأشربة المسكرة أكثر من النصوص الدالة على تحريم الأطعمة.

ولأهل المدينة سلف من الصحابة والتابعين في استحلال ما أحلّوه، أكثر من سلف أهل الكوفة في استحلال المسكر.

والمفاسد الناشئة من المسكر، أعظم من مفاسد خبائث الأطعمة؛ ولهذا سمِّيت الخمر «أم الخبائث» كما سماها عثمان بن عفان رضي الله عنه وغيره، وأمر النبي على بخلد شاربها، وفعله هو وخلفاؤه، وأجمع عليه العلماء، دون المحرمات من الأطعمة؛ فإنه لم يحد فيها أحد من أهل العلم إلا ما بلغنا عن الحسن البصري، بل قد أمر على بقتل شارب الخمر في الثالثة أو الرابعة (٢)، وإن كان الجمهور على أنه منسوخ.

ونهى النبي ﷺ - فيها صح عنه - عن تخليل الخمر(٧)، وأمر بشق ظـروفها وكسر دنانها، وإن كان قد اختلفت الرواية عن أحمد : هل هذا باق، أو منسوخ؟.

ولما كان الله سبحانه وتعالى إنما حَرَّمَ الخبائث لما فيها من الفساد: إما في العقول، أو الأخلاق، أو غيرها؛ ظهر على الذين استحلوا المفسدة، ولولا التأويل لاستحقوا العقوبة.

اختلاف المذاهب في الوضوء من لحوم الإبل، ومن الضحك، ومن مَسِّ الذَّكر: -

ثم إن الإمام أحمد وغيره من علماء الحديث زادوا في متابعة السنة على غيرهم؛ بأن أمروا بما أمر الله به ورسوله مما يزيل ضرر بعض المباحات، مثل:

لحـوم الإبل، فـانها حلال بـالكتاب، والسنـة، والإجماع، ولكن فيهـا من القوة الشيطانية ما أشار إليه النبي ﷺ بقوله: «إنها جن خلقت من جن».

<sup>(</sup>٦) لحديث عمرو بن الشريد عن أبيه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إذا شرب أحدكم فاضربوه، ثم إن عاد فاضربوه، ثم إن عاد الرابعة فاقتلوه، رواه الدارمي في سننه، كتاب الحدود باب

<sup>(</sup>٧) رواه أبو داود في سننه، كتاب الأشربة باب ٣.

وفد قال ﷺ فيها رواه أبو داود : «الغضب من الشيطان، وإن الشيطان من النار، وإنما تطفأ النار بالماء، فإذا غضب أحدكم فليتوضأ» (^).

فأمر بالتوضؤ من الأمر العارض من الشيطان، فأكل لحمها يورث قوة شيطانية، تزول بما أمر به النبي على من الوضوء من لحمها، كما صح ذلك عنه من غير وجه من حديث جابر بن سمرة، والبراء بن عازب، وأسيد بن الحضير، وذي الغرة، وغيرهم فقال مرة: «توضؤا من لحوم الإبل، ولا توضؤا من لحوم الغنم، وصلوا في مرابض الغنم ولا تصلوا في معاطن الإبل، (٩).

فمن توضأ من لحومها اندفع عنه ما يصيب المدمنين لأكلها من غير وضوء كالأعراب: من الحقد، وقسوة القلب؛ التي أشار إليها النبي على بقوله المخرج عنه في الصحيحين:

«إن الغلظة وقسوة القلوب في الفدادين أصحاب الإبل، وإن السكينة في أهل الغنم»(١٠).

واختلف عن أحمد : هل يتوضأ من سائر اللحوم المحرمة؟ على روايتين، بناء على أن الحكم مختص بها، أو أن المحرم أولى بالتوضؤ منه من المباح الذي فيه نوع مضرة.

<sup>(</sup>٨) رواه الإمام أحمد في المسند ٢٢٦/٤. وأورده السيوطي في الجامع الصغير حديث رقم ٥٨٠٥. والألباني في ضعيف الجامع حديث رقم ٣٩٣٧. وفي الأحاديث الضعيفة حديث رقم ٥٨٢. وانظر فيض القديس ١٢/٤

وكذلك ضعيف الجامع ١٠ ١٥عن عطية العوفي عند الإمام أحمد وأبي داود، وهو ضعيف. وتخريج الكلم الطيب ٢٢٧. وحقيقة الصيام ٥٩.

<sup>(1°)</sup> رواه البخاري في صحيحه، كتاب المناقب باب ١، وبدء الخلق باب ١٥، والمغازي باب ٧٤، والإيمان باب ١٥. ومالك في الموطأ، كتاب باب ٨٠، ٨٥، ٨١. ومالك في الموطأ، كتاب الفتن باب ٩١. ومالك في الموطأ، كتاب الإستئذان حديث ١٥. والإمام أحمد في المسند ٢/٢٧٪، ٣٤٥، ٩٦، ٣٤٥. وكذلك أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الإيمان حديث ٨١.

وسائر المصنّفين من أصحاب الشافعي، وغيره وافقوا أحمد على هذا الأصل، وعلموا أن مَنْ اعتقد أن هذا منسوخ بترك الوضوء مما مَسّت النار فقد أبعد؛ لأنه فَرَّقَ في الحديث بين اللحمين، ليتبين أن العلة هي الفارقة بينها لا الجامع.

وكذلك قالوا بما اقتضاه الحديث، من أنه يتوضأ منه نيئاً ومطبوخاً، ولأن هذا الحديث كان يعد النسخ؛ ولهذا قال في لحم الغنم: «وإن شئت فلا تتوضأ»(١١)، ولأن النسخ لم يثبت إلا بالترك من لحم غنم، فلا عموم له.

وهـذا معنى قول جـابر : «كـان آخـر الأمـرين منـه : تـرك الـوضـوء ممـا مست النار»(۱۲).

فإنه رآه يتوضأ، ثم رآه أكل لحم غنم ولم يتوضأ.

ولم ينقل عن النبي على صيغة عامة في ذلك، ولو نقلها لكان فيه نسخ للخاص بالعام الذي لم يثبت شموله لذلك الخاص عيناً، وهو أصل لايقول بـ أكثر المالكية والحنبلية.

هذا مع أن أحاديث الوضوء مما مست النار لم يثبت أنها منسوخة بل قد قيل: إنها متأخرة، ولكن أحد الوجهين في مذهب أحمد: أن الوضوء منها مستحب: ليس بواجب. والوجه الآخر: لا يستحب.

فلم جاءت السنة بتجنب الخبائث الجسمانية، والتطهر منها؛ كذلك جاءت بتجنب الخبائث الروحانية، والتطهر منها، حتى قال ﷺ:

«إذا قام أحدكم من الليل فليستنشق بمنخريه من الماء؛ فإن الشيطان يبيت على خيشومه»(١٣).

<sup>(</sup>۱۱) رواه مسلم في صحيحه ١٠٨/١، عن جابر بن سمرة رضي الله عنه. وكذلك الترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٦٠. والإمام أحمد في المسند ٥/١،٦، ٨٨، ٩٦، ٩٣، ٩٦، ٩٨، ١٠٠، ١٠٥، ١٠٥، ١٠٠، ١٠٥، ١٠٦.

<sup>(</sup>١٢) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٧٤. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة بـاب ٥٩، ٦٢. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٠٢. وابن الجـارود ص ٢١، ٢٢. والبيهقي ١٥٥/١، ١٥٦ عن جابر كلهم.

<sup>(</sup>١٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب بدء الخلق باب ١١. ومسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ٢٣. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ٧٢. والإمام أحمد في المسند ٣٥٢/٢.

وقال : «إذا قام أحدكم من نوم الليل فلا يغمس يد في الإناء حتى يغسلها ثلاثاً، فإن أحدكم لا يدري أين باتت يده؟ »(١٤).

فعلًل الأمر بالغسل بجبيت الشيطان على خيشومه فعلم أن ذلك سبب للطهارة من غير النجاسة الظاهرة، فلا يستبعد أن يكون هو السبب لغسل يد القائم من نوم الليل.

#### النهى عن الصلاة في أعطان الإبل، وفي الحمّام، وغيره:

وكذلك نهى عن الصلاة في أعطان الإبل؛ وقال : «إنها جن خُلِقَتْ من جن». كما ثبت عنه ﷺ أنه قال : «الأرض كلها مسجد إلا المقبرة والحمام»(٥٠٠).

وقد روي عنه : «أن الحمام بيت الشيطان».

وثبت عنه : أنه لما ارتحل عن المكان الذي ناموا فيه عن صلاة الفجر قال : «إ مكان حضرنا فيه الشيطان».

فعلل على الأماكن بالأرواح الخبيثة، كما يعلل بالأجسام الخبيثة، وبهذا يقول أحم وغيره من فقهاء الحديث، ومذهبه الظاهر عنه: إن ما كان مأوى للشياطين ـ كالمعاط والحمامات ـ حرمت الصلاة فيه. وما عرض الشيطان فيه ـ كالمكان الذي ناموا فيه ع الصلاة ـ كرهت فيه الصلاة.

والفقهاء الذين لم ينهوا عن ذلك : إما لأنهم لم يسمعوا هذه النصوص سما. تثبت به عندهم؛ أو سمعوها ولم يعرفوا العلة؛ فاستبعدوا ذلك عن القياس فتأولوه.

وأما مَنْ نقل عن الخلفاء الراشدين أو جمهور الصحابة خلاف هذه المسائل؛ وأنه

<sup>(18)</sup> رواه البخاري في صحيحه، كتاب الوضوء باب ٢٦. ومسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ٨٧، ٨٨. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٤٩. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٩. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة (الترجمة)، وكتاب الغسل باب ٢٩. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٤٠. ومالك في الموطأ، كتاب الطهارة باب ٩. والإمام أحمد في المسند ٢/٢١، ٢٥٣، ٢٥٩، ٢٥٥، ٢٥١، ٤٧١، ٤٧١، ٢٥٥، ٢٥٥، ٢٥١، ٤٧١، ٤٧١، ٢٥٥، ٢٥٥، ٢٥١، ٤٧١، ٤٧١، ٢٥٥،

<sup>(</sup>١٥) رواه أبو داود في سننه، كتاب الصلاة باب ٢٤. والترمذي في سننه، كتاب الصلاة باب ١١٤. وابن ماجة في سننه، كتاب المساجد باب ٤. والدارمي في سننه، كتاب الصلاة باب ١١١. والإمام أحمد في المسند ٩٠/٣، ٩٦.

لم يكونوا يتوضؤون من لحوم الإبل: فقد غلط عليهم، وإنما توهم ذلك لما نقل عنهم: «أنهم لم يكونوا يتوضؤون مما مست النار».

وإنما المراد: أن أكل ما مَسَّ النار ليس هو سبباً عندهم لوجوب الوضوء.

والذي أمر به النبي على من الوضوء من لحوم الإبل ليس سببه مَسَّ النار، كي يقال : كان فلان لا يتوضأ من مَسِّ الذَّكر. وإن كان يتوضأ منه إذا خرج منه مذي.

#### ما يقطع الصلاة:

ومن تمام هذا: أنه قد صح عن النبي على في صحيح مسلم وغيره، من حديث أبي ذر، وأبي هريرة، رضي الله عنها، وجاء من حديث غيرهما، أنه: «يقطع الصلاة الكلب الأسود، والمرأة، والحمار»(١٦).

وفرق النبي على بين الكلب الأسبود، والأحمر، والأبيض: بأن «الأسبود شيطان» (١٧٠).

وصح عنه على أنه قال: «إن الشيطان تفلت على البارحة ليقطع صلاتي، فأخذته فأردت أن أربطه إلى سارية من سواري المسجد» (١٨) ـ الحديث.

فأخبر أن الشيطان أراد أن يقطع عليه صلاته.

فهذا أيضاً يقتضي أن مرور الشيطان يقطع الصلاة؛ فلذلك أخذ أحمد بذلك في الكلب الأسود؛ واختلف قوله في «المرأة، والحمار»؛ لأنه عارض هذا الحديث:

<sup>(</sup>١٦) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الصلاة حديث ٢٦٥، ٢٦٦، ٢٧٠. وأبو داود في سننه، كتاب الصلاة باب ٢٠٠ وابن ماجة في سننه، كتاب الإقامة باب ٣٨. والإمام أحمد في المسند ٢/٧١، ٣٤٧، ٣٤٧، ٢٦٥، ١٦٤، ٥٧٥، ١٤٩، ١٥١، ١٦٠، ١٦١، ١٦٠، ١٣٤٠.

<sup>(</sup>١٧) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الصلاة حديث ٢٦٥. وأبـو داود في سننه، كتـاب الصلاة بـاب ١٠٩. والترمذي في سننه، كتاب الصلاة باب ١٣٦، وكتاب الصيد باب ١٦. والنسائي في سننه، كتاب القبلة باب ٧٠. وابن ماجة في سننه، في الإقـامة بـاب ٣٨. والإمام أحمـد في المسند ١٥٥، ١٤٩، ١٥١، ١٥١، ١٥٨.

<sup>(</sup>١٨) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الصلاة باب ٧٥، وكتاب الأنبياء باب ٤٠، وكتاب التفسير سورة ٣٨. والإمام أحمد في المسند ٢٩٨/٢.

حديث عائشة لما كان النبي ﷺ يصلي وهي في قبلته(١٩).

وحديث ابن عباس رضي الله عنهم لما اجتاز على أتانه بين يدي بعض الصف، والنبي على يصلي بأصحابه بمني (٢٠).

مع أن المتوجه: ان الجميع يقطع، وأنه يفرق بين المار، واللابث، كما فرق بينهما في الرجل في كراهة مروره، دون لبثه في القبلة إذا استدبره المصلي ولم يكن متحدثاً وأن مروره ينقص ثواب الصلاة دون اللبث.

واختلف المتقدمون من أصحاب أحمد في الشيطان الجني إذا علم بمروره : هـل يقطع الصلاة؟.

والأوجه: أنه يقطعها بتعليل رسول الله على وبظاهر قوله: «يقطع صلاتي»، لأن الأحكام التي جاءت بها السنة في الأرواح الخبيثة من الجن، وشياطين الدواب في الطهارة والصلاة في أمكنتهم وممرهم، ونحو ذلك: قوية في الدليل نصاً، وقياساً، ولذلك أخذ بها فقهاء الحديث، ولكن مدرك علمها أشراً هو لأهل الحديث. ومدركه قياساً: هو في باطن الشريعة وظاهرها، دون التفقه في ظاهرها فقط.

ولو لم يكن في الأئمة من استعمل هذه السنن الصحيحة النافعة لكان وصمة على الأمة ترك مثل ذلك، والأخذ بما ليس بمثله لا أثراً، ولا رأياً.

ولقد كان أحمد \_ رحمه الله \_ يعجب عمن يدع حديث «الوضوء من لحوم الإبل» مع صحته التي لا شك فيها، وعدم المعارض له، ويتوضأ من مس الذّكر مع تعارض الأحاديث فيه، وأن أسانيدها ليست كأحاديث الوضوء من لحوم الإبل، ولذلك أعرض عنها الشيخان، البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>١٩) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الصلاة باب ٢١، ١٠٥، ١٠٥، وكتاب الاستئذان باب ٣٧. ومسلم في صحيحه، كتاب الصلاة حديث ٢٦٧، ٢٦٨، ٢٧٠. وابن ماجة في سننه، كتاب الإقامة باب ٤٠. والنسائي في سننه، باب ١٠ من القبلة. والإمام أحمد في المسند ٢/٣٦، ٥٠، ٨٦، ٩٤، ١٧٦، ١٩٢، ١٩٩،

<sup>(</sup>٢٠) رواه البخاري في صحيحه، كتاب العلم باب ١٨، وكتاب الصلاة باب ٩٠، وكتاب الآذان باب ١٦١، وكتاب البخاري في صحيحه، كتاب الصلاة حديث ٢٥٤. وأبو داود في سننه، كتاب الصلاة باب ١٠٠ وأبو داود في سننه، كتاب القبلة باب ٧. ومالك في الموطأ، كتاب السفر حديث ٣٨٠. والإمام أحمد في المسند ١١٩/، ٢٦٤، ٢٦٧، ٣٢٠، ٣٣٠، والبيهقي في السنن الكبرى.

وإن كان أحمد على المشهور عنه يرجح أحاديث الوضوء من مَسِّ الـذَّكر، لكن غرضه: أن الوضوء من لحوم الإبل أقوى في الحجة من الوضوء من مَسِّ الذَّكر.

وقد ذكرت ما يبين أنه أظهر في القياس منه، فإن تأثير المخالطة أعظم من تأثير الملامسة، ولهذا كان كل نجس مُحَرَّم الأكل، وليس كل مُحَرَّم الأكل نجساً.

وكان أحمد يَعجب أيضاً ممن لا يتوضأ من لحوم الإِبل ويتوضأ من الضحك في الصلاة، مع أنه أبعد عن القياس والأثر، والأثر فيه مرسل قد ضَعَّفَهُ أكثر الناس، وقد صَعَّ عن الصحابة ما يُخالفه.

والذين خالفوا أحاديث القطع للصلاة لم يعارضوهـا إلا بتضعيف بعضهم، وهو تضعيف مَنْ لم يعرف الحديث كما ذكر أصحابه.

أو بأن عارضوها بـروايات ضعيفة عن النبي ﷺ أنه قـال : «لا يقطع الصـلاة شيء» (٢١).

أو بما روي في ذلك عن الصحابة، وقد كان الصحابة مختلفين في هذه المسألة. أو برأي ضعيف لو صَحَّ لم يقاوم هذه الحجة، خصوصاً مذهب أحمد. فهذا أصل في الخبائث الجسمانية والروحانية.

### ما يعفى عنه وما لا يعفى عنه من النجاسات، قدراً ونوعاً:

وأصل آخر، وهـو: أن الكوفيـين قد عـرف تخفيفهم في العفو عن النجـاسة، فيعفون من المغلظة: عن قدر الدرهم البغلي، ومن المخففة: عن ربع المحل المتنجس.

والشافعي بإزائهم في ذلك، فلا يعفو عن النجاسات إلا عن أثر الاستنجاء ؟ وونيم الذباب، ونحوه، ولا يعفو عن دم ولا عن غيره، إلا عن دم البراغيث ونحوه، مع أنه ينجس أرواث البهائم وأبوالها وغير ذلك! فقوله في النجاسات نوعاً وقدراً أشد أقوال الأئمة الأربعة.

<sup>(</sup>٢١) رواه أبـو داود في سننه ٢٦٢/١. والـدارقطني في سننـه ص ١٤١، ١٤١. والبيهقي في السنن الكبـرى ٢٦٠) رواه الـطبـراني في الكبـير وإسنـاده حسن». وانظر أيضاً: المحلى لابن حزم ١٣/٤.

ومالك متوسط في نوع النجاسة وفي قـدرها؛ فـإنه لا يقـول بنجاسـة الأرواث، والأبوال مما يؤكل لحمه، ويعفو عن يسبر الدم وغيره.

وأحمد كذلك؛ فإنه متوسط في النجاسات، فلا ينجس الأرواث والأبوال، ويعفو عن اليسير من النجاسات التي يشق الاحتراز عنها، حتى أنه في إحدى الروايتين عنه يعفو عن يسير روث البغل، والحمار، وبول الخفاش؛ وغير ذلك مما يشق الاحتراز عنه، بل عفو في إحدى الروايتين عن اليسير من الروث، والبول من كل حيوان طاهر، كما ذكر ذلك القاضي أبو يعلى في «شرح المذهب».

وهو مع ذلك يوجب اجتناب النجاسة في الصلاة في الجملة من غير خلاف عنه، كتلف قوله في ذلك كما اختلف أصحاب مالك، ولو صلى بها جاهلًا، أو ناسياً لم تجب عليه الإعادة في أصَحِّ الروايتين؛ كقول مالك.

كما ذُلَّ عليه حديث النبي على لما خلع نعليه في أثناء الصلاة لأجل الأذى الـذي يهما، ولم يستقبل الصلاة، ولما صلى الفجر فوجد في ثوبه نجاسة أمر بغسلها ولم يعـد لصلاة.

والرواية الأخرى : تجب الإعادة، كقول : أبي حنيفة، والشافعي .

وأصل آخر في إزالتها: فمذهب أبي حنيفة: تُزال بكل مزيل من المائعات، لحامدات.

والشافعي لا يرى إزالتها إلا بالماء، حتى ما يصيب أسفىل الخف، والحذاء، الذيل : لا يجزىء فيه إلا الغسل بالماء : وحتى نجاسة الأرض.

ومذهب أحمد فيه متوسط؛ فكل ما جاءت به السنة قال به : يجوز - في الصحيح عنه - مسحها بالتراب، ونحوه، من النعل ونحوه، كما جاءت به السنة. كما يجوز سحها من السبيلين؛ فإن السبيلين بالنسبة إلى سائر الأعضاء كأسفل الخف بالنسبة إلى سائر الثياب في تكرر النجاسة على كل منها.

واختلف أصحابه في أسفل الذيل: هل هو كأسفل الخف؟ كما جاءت به السنة واستوائها للأثر في ذلك. والقياس: إزالتها عن الأرض بالشمس والريح (٢٢) يجب التوسط فيه.

<sup>(</sup>٢٢) بياض في الأصل.

فإن التشديد في النجاسات جنساً وقدراً، هو دين اليهود، والتساهل هو دير النصارى، ودين الإسلام هو الوسط. فكل قول يكون فيه شيء من هذا الباب يكون أقرب إلى دين الإسلام.

## اختلاط الماء الطاهر بالنجس أو غيره :

وأصل آخر: وهو اختلاط الحلال بالحرام، كاختلاط المائع الطاهر بالنجس، فقول الكوفيين فيه من الشدة ما لا خفاء به.

وسر قولهم: إلحاق الماء بسائر المائعات؛ وأن النجاسة إذا وقعت في مائع لم يمكن استعماله إلا باستعمال الخبث، فيحرم الجميع، مع أن تنجيس المائع غير الماء الآثار فيه قلملة.

وبإزائهم مالك، وغيره من أهل المدينة: فإنهم - في المشهور - لا ينجسون الماء إلا بالتغير، ولا يمنعون من المستعمل ولا غيره، مبالغة في طهورية الماء، مع فرقهم بينه وبين غيره من المائعات.

ولأحمد قول كمذهبهم، لكن المشهور عنه التوسط بالفرق بين قليله وكثيره، كقول الشافعي.

واختلف قوله في المائعات غير الماء: هل يلحق بالماء؛ أو لا يلحق بـه كقول مالك، والشافعي؟ أو يفرق بين الماء وغير الماء كخل العنب؟ على ثلاث روايات.

وفي هذه الأقوال من التوسط - أثراً ونظراً - مالا خفاء به، مع أن قول أحمد الموافق لقول مالك راجح في الدليل.

## حكم أجزاء الميتة التي لا رطوبة فيها :

وأصل آخر : وهـو أن للناس في أجـزاء الميتة التي لا رطـوبة فيهـا ـ كالشعـر، والظفر، والريش ـ مذاهب : هل هو طاهر؛ أو نجس؟ ثلاثة أقوال :

أحدها: نجاستها مطلقاً. كقول الشافعي، ورواية عن أحمد؛ بناء على أنها جزء من الميتة.

والثاني : طهارتها مطلقاً، كقول أبي حنيفة، وقول في مذهب أحمد : بناء على أن

الموجب للنجاسة هو الرطوبات [وهي إنما تكون فيها يجري فيه الدم]؛ ولهذا حكم بطهارة ما لا نفس له سائلة ، فها لا رطوبة فيه من الأجزاء بمنزلة ما لا نفس له سائلة .

والثالث: نجاسة ما كان فيه حس، كالعظم؛ إلحاقاً له باللحم اليابس، وعدم نجاسة مالم يكن فيه إلا النيّاء كالشعر؛ إلحاقاً له بالنبات.

#### المسح على الخفَّينُ والعمامة :

وأصل آخر : وهو طهارة الأحداث التي هي : الوضوء، والغسل.

فإن مذهب فقهاء الحديث: استعملوا فيها من السنن ما لا يوجد لغيرهم، ويكفي المسح على الخفين وغيرهما من اللباس، والحوائل.

فقد صَنَّف الإمام أحمد «كتاب المسح على الخفين» وذكر فيه من النصوص عن النبي على أصحابه في المسح على الخفين، والجوربين، وعلى العمامة، بل على خر النبي على أب النساء - كما كانت أم سلمة زوج النبي على وغيرها تفعله - وعلى القلانس - كما كان أبو موسى، وأنس يفعلانه: ما إذا تأمله العالم عَلِمَ فضل عِلْم أهل الحديث على غيرهم، مع أن القياس يقتضي ذلك اقتضاء ظاهراً، وإنما توقف عنه من توقف من الفقهاء؛ لأنهم قالوا بما بلغهم من الأثر، وجبنوا عن القياس ورعاً.

ولم يختلف قول أحمد فيها جاء عن النبي على الحمائم، والجوربين، والتوقيت في المسح، وإنما اختلف قوله فيها جاء عن الصحابة: كخمر النساء، وكالقلانس الدنيات.

ومعلوم أن في هذا الباب من الرخصة التي تشبه أصول الشريعة وتـوافق الأثار الثابتة عن النبي ﷺ.

واعلم أن كل من تأول في هذه الأخبار تأويلًا \_ مثل كون المسح على العمامة مع بعض الرأس هو المجزىء ونحو ذلك \_ لم يقف على مجموعها أفادته علماً يقيناً بخلاف ذلك .

وأصل آخر في التيمم: فإن أُصحَّ حديث فيه: حديث عمار بن ياسر ـ رضي الله عنه ـ المصرح بأنه يجزىء ضربة واحدة للوجه والكفين، وليس في الباب حـديث يعارضه من جنسه، وقد أخذ به فقهاء الحديث أحمد وغيره.

وهذا أصح من قول مَنْ قال : يجب ضربتان وإلى المرفقين؛ كقول أبي حنيفة والشافعي في الجديد، أو ضربتان إلى الكوعين.

وأصل آخر: في الحيض، والاستحاضة فإن مسائل الإستحاضة من أشكل أبواب الطهارة.

وفي الباب عن النبي علي ثلاث سنن :

سنّة في المعتادة : أنها ترجع إلى عادتها.

وسنّة في المميزة : أنها تعمل بالتمييز.

وسنّة في المتحيرة التي ليست لها عادة ولا تمييز : بأنها تتحيض غالب عادات النساء : ستاً أو سبعاً، وأن تجمع بين الصلاتين إن شاءت.

فأما السنتان الأوليان ففي الصحيح.

وأما الثالثة : فحديث حمنة بنت جحش، رواه أهل السنن؛ وصححه الترمذي . وكذلك قد روى أبو داود وغيره في سهلة بنت سهيل بعض معناه .

وقد استعمل أحمد هذه السنن الثلاث في المعتادة المميزة والمتحيرة. فإن اجتمعت العادة والتمييز قدم العادة في أصح الروايتين، كما جاء في أكثر الأحاديث.

فأما أبو حنيفة فيعتبر العادة إن كانت، ولا يعتبر التمييز ولا الغالب. بل إن لم تكن عادة إن كانت مبتدأة حيضها حيضة الأكثر، وإلا حيضة الأقل.

ومالك يعتبر التمييز ولا يعتبر العادة ولا الأغلب، فإن لم يعتبر العادة ولا الأغلب فلا يحيضها، بل تصلي أبداً إلا في الشهر الأول، فهل تحيض أكثر الحيض؛ أو عادتها وتستظهر ثلاثة أيام؟ على روايتين.

والشافعي يستعمل التمييز والعادة دون الأغلب؛ فإن اجتمع قدم التمييز، وإن عدم صلت أبداً. واستعمل من الاحتياط في الإيجاب والتحريم والإباحة ما فيه مشقة عظيمة علماً وعملاً.

فالسنن الثلاث التي جاءت عن النبي ﷺ في هذه الحالات الفقهية : استعملها فقهاء الحديث، ووافقهم في كل منها طائفة من الفقهاء.

## فصل حكم الماء إذا تغير بالنجاسات وإذا لم يتغير

وأما الماء إذا تغير بالنجاسات : فإنه ينجس بالإتفاق.

وأما ما لم يتغير ففيه أقوال معروفة :

أحدها: لا ينجس. وهو قول أهل المدينة، ورواية المدنيين عن مالك، وكثير من أهل الحديث، وإحدى الروايات عن أحمد، اختارها طائفة من أصحابه، ونصرها ابن عقيل في المفردات؛ وابن البناء وغيرهما.

والثاني: ينجس قليل الماء بقليل النجاسة. وهي رواية البصريين عن مالك.

والثالث: وهو مذهب الشافعي، وأحمد في الرواية الأخرى - اختارها طائفة من أصحابه - الفرق بين القلتين وغيرهما. فمالك لا يحدّ الكثير بالقلتين، والشافعي وأحمد يحدان الكثير بالقلتين.

والرابع: الفرق بين البول، والعذرة المائعة، وغيرهما. فالأول ينجس منه ما أمكن نزحه، دون ما لم يمكن نزحه.

بخلاف الثاني: فانه لا ينجس القلتين فصاعداً. وهذا أشهر الرويات عن أحمد، واختيار أكثر أصحابه.

والخامس: أن الماء ينجس بملاقاة النجاسة، سواء كان قليلًا أو كثيراً؛ وهذا قول أبي حنيفة، وأصحابه، لكن ما لم يصل إليه لا ينجسه.

ثم حدوا ما لا يصل إليه : بما لا يتحرك أحد طرفيه بتحريك الطرف الآخر. ثم تنازعوا : هل يحد بحركة المتوضىء أو المغتسل؟.

وقدر ذلك محمد بن الحسن بمسجده، فوجدوه عشرة أذرع في غشرة أذرع.

وتنازعوا في الآبار إذا وقعت فيها نجاسة : هل يمكن تطهيرها؟ .

فزعم المزني: أنه لا يمكن.

وقال أبو حنيفة وأصحابه : يمكن تطهيرها بالنزح، ولهم في تقدير الـدلاء أقوال معروفة.

والسادس: قول أهل الظاهر، الذين ينجسون ما بال فيه البائل، دون ما ألقي فيه البول، ولا ينجسون ما سوى ذلك إلا بالتغير.

وأصل هذه المسألة من جهة المعنى : أن اختلاط الخبيث، وهو النجاسة بالماء : هل يوجب تحريم الجميع، أم يقال : بل قد استحال في الماء، فلم يبق له حكم؟ .

فالمنجسون ذهبوا إلى القول الأول؛ ثم من استثنى الكثير قال: هذا يشق الإحتراز من وقوع النجاسة فيه، فجعلوا ذلك موضع استحسان، كما ذهب إلى ذلك طائفة من أصحاب الشافعي، وأحمد.

وأما أصحاب أبي حنيفة فبنوا الأمر على وصول النجاسة وعدم وصولها، وقدروه بالحركة، أو بالمساحة في الطول والعرض دون العمق.

والصواب : هو القول الأول، وأنه متى علم أن النجاسة قد استحالت فالماء طاهر، سواء كان قليلًا أو كثيراً.

وكذلك في المائعات كلها.

وذلك لأن الله تعالى أباح الطيبات وحَرَّمَ الخبائث، والخبيث متميز عن الطيب بصفاته، فإذا كانت صفات الماء وغيره صفات الطيب دون الخبيث: وجب دخوله في الحلال دون الحرام.

وأيضاً فقد من حديث أي سعيد أن النبي على قيل له: أنتوضاً من بئر بضاعة؟ وهي بشريلقي فيها الحيض ولحوم الكلاب والنتن فقال: «الماء طهور، لا أينجسه شيء» (١٦٠).

<sup>(</sup>٢٣) رواه أبو داود في سنته، كتاب الطهارة باب ٣٤. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٤٩. والنسائي في سننه، كتاب المياه باب ٢٢١. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٧٦. والإمام أحمد في المسند ١/ ٢٣٥، ٢٣٥٤، ٢٣٥، ١٦/٣، ٣٠٨، ٢٧٢١، ٢٨٠، ٢٧٢١.

قال أحمد : حديث بئر بضاعة صحيح .

وهو في المسند أيضاً عن ابن عباس : أن النبي ﷺ قال : «الماء طهـور لا ينجسه شيء» (٢٤).

وهذا اللفظ عام في القليل والكثير، وهو عام في جميع النجاسات.

وأما إذا تغير بالنجاسة، فإنما حرم استعماله، لأن حرم النجاسة باق ففي استعماله استعماله، بخلاف ما إذا استحالت النجاسة فإن الماء طهور، وليس هناك نحاسة قائمة.

ومما يبين ذلك : أنه لو وقع خمر في ماء واستحالت، ثم شربها شارب لم يكن شارباً للخمر، ولم يجب عليه حد الخمر؛ إذا لم يبق شيء من طعمها ولونها وريحها.

ولو صب لبن امرأة في ماء واستحال حتى لم يبق له أثر وشرب طفل ذلك الماء : لم يصر ابنها من الرضاعة بذلك .

وأيضاً : فإن هذا باق على أوصاف خلقته؛ فيدخل في عموم قوله تعالى : ﴿فلم تَجدُوا مَاء﴾(٢٥).

فإن الكلام إنما هو فيها لم يتغير بالنجاسة، لا طعمه، ولا لونه، ولا ريحه.

فإن قيل : فإن النبي ﷺ قد «نهى عن البول في الماء الدائم وعن الاغتسال فيه»(٢٦).

قيل: نهيه عن البول في الماء الدائم لا يدل على أنه ينجس بمجرد البول؛ إذ ليس في اللفظ ما يدل على ذلك، بل قد يكون نهيه سداً للذريعة؛ لأن البول ذريعة إلى تنجيسه؛ فإنه إذا بال هذا، ثم بال هذا تغير الماء بالبول، فكان نهيه سداً للذريعة.

أو يقال : إنه مكروه بمجرد الطبع لا لأجل أنه ينجسه.

<sup>(</sup>٢٤) أنظر تخريج الحديث السابق.

<sup>(</sup>٢٥) سورة: المائدة آية: ٥.

<sup>(</sup>٢٦) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الوضوء باب ٦٨. ومسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ٩٥، ٩٦. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٥١، والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ٥١، والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ٢٥، والإمام أحمد في المسند ٢/٢٥، ٢٥٩، ٢٦٥، والغسل باب ١. والدارمي في سننه، كتاب الوضوء باب ٤٥، والإمام أحمد في المسند ٢/٢٥، ٢٥٩، ٢٦٥، ٣١٦، ٣١٦، ٣١٦، ٣٤٠، ٣٠٩،

وأيضاً فيدل نهيه عن البول في الماءالدائم أنه يعم القليل والكثير، فيقال لصاحب القلتين : أتجوِّز بوله فيها فوق القلتين؟.

إن جَوَّزته فقد خالفت ظاهر النص؛ وإن حرمته فقد نقضت دليلك.

وكذلك يقال ِلَنْ فرق بين ما يمكن نزحه وما لا يمكن : أتسوِّغ للحجاج أن يبولوا في المصانع المبنية بطريق مكة؟.

إن جَوَّزته خالفت ظاهر النص؛ فإن هذا ماء دائم، والحديث لم يفرق بين القليل والكثير، وإلا نقضت قولك.

وكذلك يقال للمقدر بعشرة أذرع: إذا كان لأهل القرية غدير مستطيل أكثر من عشرة أذرع رقيق، أتسوِّغ لأهل القرية البول فيه؟.

فإن سوَّغته خالفت ظاهر النص؛ وإلا نقضت قولك، فإذا كان النص، بل والاجماع دُلَّ على أنه نهى عن البول فيها ينجسه البول؛ بل تقدير الماء وغير ذلك فيها يشترك فيه القليل والكثير: كان هذا الوصف المشترك بين القليل والكثير مستقلاً بالنهي، فلم يجز تعليل النهي بالنجاسة ولا يجوز أن يقال: إنه عليه إنما نهى عن البول فيه. لأن البول ينجسه؛ فإن هذا خلاف النص والإجماع.

وأما مَنْ فرق بين البول فيه، وبين صَبّ البول، فقوله ظاهر الفساد؛ فإن صَبّ البول أبلغ من أن ينهى عنه من مجرد البول؛ إذ الإنسان قد يحتاج إلى أن يبول.

وأما صُبِّ الأبوال في المياه فلا حاجة إليه.

فإن قيل : ففي حديث القلتين أنه سئل عن الماء يكون بأرض الفلاة وما ينوبه من السباع والدواب، فقال : «إذا بلغ قلتين لم يحمل الخبث» (٢٧).

وفي لفظ «لم ينجسه شيء»؟.

قيل : حديث القلتين فيه كلام قد بسط في غير هذا الموضع؛ وبين أنه من كلام ابن عمر لا من كلام النبي ﷺ.

\* \* \*

<sup>(</sup>۲۷) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٣٣، والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٥٠. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ٤٣، وفي المياه باب ٢. والدارمي في سننه، كتاب الـوضوء بــاب ٥٥. والإمام أحمد في المسند ١٢/٢، ٣٨.

باب إزالة النجاسة



#### قال شيخ الإسلام قدُّس الله روحه :

#### فصل إزالة النجاسة بغير الماء

وأما إزالة النجاسة بغير الماء ففيها ثلاثة أقوال في مذهب أحمد :

أحدها: المنع : كقول الشافعي، وهو أحد القولين في مذهب مالك، وأحمد.

والثاني: الجواز: كقول أبي حنيفة، وهو القول الثاني في مذهب مالك، وأحمد.

والقول الثالث في مذهب أحمد : أن ذلك يجوز للحاجة، كما في طهارة فم الهرة بريقها، وطهارة أفواه الصبيان بأرياقهم، ونحو ذلك.

والسُنَّة قد جاءت بالأمر بالماء في قوله لأسهاء : «حُتَّيه، ثم اقرصيه ثم أغسليه بالماء» (۲۸).

وقوله في آنية المجوس : «إرحضوها ثم اغسلوها بالماء»(٢٩).

وقوله في حديث الأعرابي الذي بال في المسجد: «صبوا على بوله ذنوباًمن ماء»(٣٠)

<sup>(</sup>٢٨) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ١٣٠. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة بـاب ١٠٤. والنسائي في سننه، كتاب والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٨٤، وكتـاب الحيض باب ٢٦. والـدارمي في سننه، كتـاب الوضوء باب ١٠٥.

<sup>(</sup>٢٩) أرحضوها: أغسلوها. يعني آنية الكفار. والحديث رواه أبــو داود في سننه، كتــاب الأطعمة بــاب ٤٥. والترمذي في سننه، كتاب الأطعمة باب ٧. وابن ماجة في سننه، كتاب الجهاد باب ٢٦. والإمام أحمد في المسند ١٩٤/٤، ١٩٥٠.

<sup>(</sup>٣٠) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الوضوء باب ٥٧، ٥٨، وكتاب الأدب باب ٣٥، ٥٠. ومسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ٩٥، ٩٥، ١٠٠. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ١٣٦. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ٤٤، وكتاب المياه باب ٣٠. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ٤٤، وكتاب المياه باب ٣٠. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٧٨. والدارمي في سننه، كتاب الوضوء باب٦٢ =

فأمر بالإزالة بالماء في قضايا معينة، ولم يأمر أمراً عاماً بأن تزال كل نجاسة بالماء. وقد أذن في إزالتها بغير الماء في مواضع:

منها: الاستجمار بالحجارة.

ومنها: قوله في النعلين: «ثم ليدلكهما بالتراب فإن التراب لهما طهور»(٣١).

ومنها: قوله في الذيل: «يطهر ما بعده» (٣٢).

ومنها: أن الكلاب كانت تقبل وتـدبر وتبـول في مسجد رسـول الله على ، ثم لم يكونوا يغسلون ذلك . .

ومنها: قوله في الهر: «إنها من الطوافين عليكم والطوافات» (٣٣) مع أن الهر في العادة يأكل الفأر، ولم يكن هناك قناة تردُ عليها تطهر بها أفواهها بالماء بل طهورها ريقها.

ومنها: أن الخمر المنقلبة بنفسها تطهر باتفاق المسلمين.

وإذا كان كذلك فالراجح في هذه المسألة أن النجاسة متى زالت بأي وجه كان زال حكمها، فإن الحكم إذا ثبت بعلة زال بزوالها، لكن لا يجوز استعمال الأطعمة والأشربة في إزالة النجاسة لغير حاجة لما في ذلك من فساد الأموال، كما لا يجوز الاستنجاء بها.

والذين قالوا لا تزول إلا بالماء.

منهم مَنْ قال : أن هذا تعبد، وليس الأمر كذلك؛ فإن صاحب الشرع أمر بالماء

ومالك في الموطأ، كتاب الطهارة حديث رقم ١١١. والإمام أحمد في المسند ٢/٢٣٩، ٢٨٢، ٥٠٠٠
 ٢٢٦، ١٦٧، ١١٥، ٢٢٦.

<sup>(</sup>٣١) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ١٣٧.

<sup>(</sup>٣٢) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ١٣٧. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٠٩. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٧٩. والدارمي في سننه، كتاب الوضوء باب ٦٤. ومالك في الموطأ، كتاب الطهارة حديث ١٦. والإمام أحمد في المسند ٢/ ٢٩٠.

<sup>(</sup>٣٣) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٣٨. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٦٩. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ٥٣، وكتاب المياه باب ٨. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٣٢. والدارمي في سننه، كتاب الوضوء باب ٥٨. ومالك في الموطأ كتاب الطهارة حديث ١٣. والإمام أحمد في المسند ٥/٢٩٦، ٣٠٣، ٣٠٩.

في قضايا معينة لتعينه؛ لأن إزالتها بالأشربة التي ينتفع بها المسلمون إفساد لها، وإزالتها بالجامدات كانت متعذرة، كغسل الثوب، والإناء، والأرض بالماء، فإنه من المعلوم أنه لو كان عندهم ماء ورد وخل وغير ذلك لم يأمرهم بإفساده فكيف إذا لم يكن عندهم.

ومنهم مَنْ قال : إن الماء له من اللطف ما ليس لغيره من المائعات فلا يلحق غيره به، وليس الأمر كذلك، بل الخل، وماء الورد، وغيرهما يزيلان ما في الآنية من النجاسة، كالماء وأبلغ، والإستحالة له أبلغ في الإزالة من الغسل بالماء، فإن الإزالة بالماء قد يبقى معها لون النجاسة فيعفى عنه، كما قال النبي على الماء ولا يضرك أثره (٣٤) وغير الماء يزيل الطعم، واللون، والريح.

ومنهم مَنْ قال : كان القياس أن لا يزول بالماء لتنجيسه بالملاقاة ، لكن رخص في الماء للحاجة ، فجعل الإزالة بالماء صورة استحسان ؛ فلا يقاس عليها . وكلا المقدمتين باطلة ، فليست إزالتها على خلاف القياس بل القياس أن الحكم إذا ثبت بعلة زال بزوالها .

وقولهم : أنه ينجس بالملاقاة : ممنوع، ومَنْ سلمه فَرَّقَ بين الوارد والمورود عليه، أو بين الجاري والواقف.

ولو قيل : إنها على خلاف القياس؛ فالصواب أن ما خالف القياس يقاس عليه إذا عرفت علته : إذ الاعتبار في القياس بالجامع والفارق.

واعتبار طهارة الخبث بطهارة الحدث ضعيف؛ فإن طهارة الحدث من باب الأفعال المأمور بها؛ ولهذا لم تسقط بالنسيان، والجهل، واشترط فيها النية عند الجمهور.

وأما طهارة الخبث فإنها من باب التروك، فمقصودها اجتناب الخبث؛ ولهذا لا يشترط فيها فعل العبد ولا قصده، بل لو زالت بالمطر النازل من السهاء حصل المقصود، كما ذهب إليه أئمة المذاهب الأربعة وغيرهم.

ومَنْ قال مِن أصحاب الشافعي وأحمد: أنه يعتبر فيها النية، فهو قول شاذ، مخالف للإجماع السابق، مع مخالفته لأئمة المذاهب. وإنما قيل مثل هذا من ضيق المجال في المناظرة فإن المنازع لهم في مسألة النية قاس طهارة الحدث على طهارة الخبث، فمنعوا الحكم في الأصل، وهذا ليس بشيء.

<sup>(</sup>٣٤) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ١٣٠. والإمام أحمد في المسند ٢/٣٦٤، ٣٨٠.

ولهذا كان أصح قولي العلماء أنه إذا صلى بالنجاسة جاهلًا، أو ناسياً؛ فلا إعادة عليه، كما هو مذهب مالك وأحمد في أظهر الروايتين عنه؛ لأن النبي ﷺ خلع نعليه في الصلاة للأذى الذي كان فيهما(٥٠٠). ولم يستأنف الصلاة.

وكذلك في الحديث الآخر لما وجد في ثوبه نجاسة أمرهم بغسله ولم يعد الصلاة.

وذلك لأن مَنْ كان مقصوده اجتناب المحظور إذا فعله العبد ناسياً أو مخطئاً؛ فلا إثم عليه، كما دل عليه الكتاب والسنة.

قال تعالى : ﴿ وليس عليكم جناح فيها أخطأتم به ﴾ (٣٦) .

وقال تعالى : ﴿ ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ﴾ (٣٧) .

قال الله تعالى : ﴿قد فعلت﴾ رواه مسلم في صحيحه.

ولهذا كان أقوى الأقوال: أن ما فعله العبد ناسياً، أو مخطئاً من محظورات الصلاة، والصيام، والحج لا يبطل العبادة، كالكلام ناسياً، والأكل ناسياً، والطيب ناسياً.

وكذلك إذا فعل المحلوف عليه ناسياً وفي هذه المسائل نزاع وتفصيل ليس هذا موضعه.

وإنما المقصود هنا التنبيه على أن النجاسة من باب ترك المنهى عنه، فحينئذ إذا زال الحبث بأي طريق كان حصلى المقصود، ولكن إن زال بفعل العبد ونيته أثيب على ذلك، وإلا إذا عدمت بغير فعله ولا نيته زالت المفسدة، ولم يكن له ثواب، ولم يكن عليه عقاب.

<sup>(</sup>٣٥) رواه أبو داود في سننه، كتاب الصلاة باب ٨٩. والدارمي في سننه، كتاب الصلاة باب ١٠٣. والإمام أحمد في المسند ٢٠١/٦، ٣٠/٠، ٩٢، ٨٤/٥، ٢٢١/٦.

<sup>(</sup>٣٦) سورة: الأحزاب آية: ٥.

<sup>(</sup>٣٧) سورة: البقرة آية: ٢٨٦.

#### فصل

وإذا عرف أصل هذه المسألة : فالحكم إذا ثبت بعلة زال بزوالها؛ كالخمر لما كان الموجب لتحريمها ونجاستها هي الشدة المطربة، فإذا زالت بفعل الله طهرت، بخلاف ما إذا زالت بقصد الأدمى على الصحيح.

كما قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه : «لا تأكلوا خل خمر إلا خمراً بدأ الله بفسادها» (٣٨).

ولا جناح على مسلم أن يشتري خل خمر من أهل الكتاب ما لم يعلم أنهم تعمدوا فسادها.

وذلك لأن اقتناء الخمر محرم، فمتى قصد باقتنائها التخليل كان قد فعل محرماً، والفعل المحرم لا يكون سبباً للحل، والإباحة، وأما إذا اقتناها لشربها واستعمالها خمراً فهو لا يريد تخليلها، وإذا جعلها الله خلاً كان معاقبة له بنقيض قصده، فلا يكون في حلها وطهارتها مفسدة.

وأما سائر النجاسات فيجوز التعمد لافسادها؛ لأن افسادها ليس بمحرم. كما لا يحد شاربها؛ لأن النفوس لا يخاف عليها بمقاربتها المحظور كما يخاف من مقاربة الخمر؛ ولهذا جوز الجمهور أن تدبغ جلود الميتة، وجَوَّزوا أيضاً إحالة النجاسة بالنار وغيرها، والماء لنجاسته سببان:

أحدهما: متفق عليه، والآخر مختلف فيه.

فالمتفق عليه: التغير بالنجاسة، فمتى كان الموجب لنجاسته التغير فزال التغير كان طاهراً. كالثوب المضمخ بالدم إذا غسل عاد طاهراً.

<sup>(</sup>٣٨) سيأتي تخريجه .

والثاني: القلة، فإذا كان الماء قليلًا ووقعت فيه نجاسة، ففي نجاسته قـولان للعلماء:

فمذهب الشافعي وأحمد في إحدى الروايات عنه: أنه ينجس ما دون القلتين، وأحمد في الرواية المشهورة عنه يستثنى البول، والعذرة المائعة، فيجعل ما أمكن نـزحه نجساً بوقوع ذلك فيه.

ومذهب أبي حنيفة : ينجس ما وصلت إليه الحركة.

ومذهب أهل المدينة، وأحمد في الرواية الثالثة : أنه لا ينجس، ولو لم يبلغ قلتين. واختار هذا القول بعض الشافعية كإحدى الروايات.

وقد نصر هذه الرواية بعض أصحاب الشافعي.

كما نصر الأولى طائفة كثيرة من أصحاب أحمد.

لكن طائفة من أصحاب مالك قالوا: ان قليل الماء ينجس بقليل النجاسة، ولم يحدوا ذلك بقلتين.

وجمهور أهل المدينة أطلقوا القول، فهؤلاء لا ينجسون شيئاً إلا بالتغير.

ومَنْ سوى بين الماء والمائعات كإحدى الروايتين عن أحمد، وقال بهذا القول الذي هو رواية عن أحمد؛ قال في المائعات كذلك، كما قاله الزهري وغيره. فهؤلاء لا ينجسون شيئاً من المائعات إلا بالتغير كما ذكره البخاري في صحيحه ؛ لكن على المشهور عن أحمد اعتبار القلتين في الماء.

وكذلك في المائعات إذا سويت به.

فنقول : إذا وقع في المائع القليل نجاسة، فصبُّ عليه مائع كثير، فيكون الجميع طاهراً، إذا لم يكن متغيراً.

وإن صبَّ عليه ماء قليل دون القلتين، فصار الجميع كثيراً فوق القلتين، ففي ذلك وجهان في مذهب أحمد :

أحدهما: وهو مذهب الشافعي في الماء أن الجميع طاهر.

والوجه الثانى: أنه لا يكون طاهراً: حتى يكون المضاف كثيراً.

والمكاثرة المعتبرة : أن يصب الطاهر على النجس، ولو صبُّ النجس على الطاهر

الكثير كان كما لو صب الماء النجس على ماء كثير طاهر أيضاً، وذلك مطهر له إذا لم يكن متغيراً، وإن صبّ القليل الذي لاقته النجاسة \_ على قليل لم تـلاقه النجاسة \_ وكـان الجميع كثيراً فوق القلتين \_ كان كالماء القليل إذا ضُمَّ إلى القليل، وفي ذلك الـوجهان المتقدمان.

وهذا اللَّقول الذي ذكرناه: من أن المائعات كالماء؛ أولى بعدم التنجيس من الماء هـو الأظهر في الأدلـة الشرعيـة، بل لـو نجس القليل من الماء لم يلزم تنجيس الأشـربة والأطعمة.

ولهذا أمر مالك بإراقة ما ولغ فيه الكلب من الماء القليل كها جاء في الحديث، ولم يأمر بإراقة ما ولغ فيه الكلب من الأطعمة والأشربة، واستعظم إراقة الطغام والشراب بمثل ذلك؛ وذلك لأن الماء لا ثمن له في العادة. بخلاف أشربة المسلمين وأطعمتهم فإن في نجاستها من المشقة والحرج والضيق ما لا يخفى على الناس.

وقد تقدم أن جميع الفقهاء يعتبرون رفع الحرج في هذا الباب، فإذا لم ينجسوا الماء الكثير رَفعاً للحرج. فكيف ينجسون نظيره من الأطعمة والأشربة؟ والحرج في هذا أشق، ولعل أكثر المائعات الكثيرة لا تكاد تخلو من نجاسة.

•فإن قيل : الماء يدفع النجاسة عن غيره، فعن نفسه أولى وأحرى، بخلاف المائعات.

### : قيل : الجواب عن ذلك من وجوه :

أحدها: أن الماء إنما دفعها عن غيره لأنه يزيلها عن ذلك المحل. وتنتقل معه فلا يبقى على المحل نجاسة، وأما إذا وقعت فيه فإنما كان طاهراً لاستحالتها فيه، لا لكونه أزالها عن نفسه.

ولهذا يقول أصحاب أبي حنيفة : إن المائعات كالماء في الإزالة وهي كالماء في التنجيس، وإذا كان كذلك لم يلزم من كون الماء يزيلها إذا زالت معه أن يزيلها إذا كانت فيه. ونظير الماء الذي فيه النجاسة الغسالة المنفصلة عن المحل وتلك نجسة قبل طهارة المحل. وفيها بعد طهارة المحل ثلاثة أوجه : هل هي طاهرة، أو مطهرة، أو نجسة؟.

وأبو حنيفة نظر إلى هذا المعنى فقال : الماء ينجس بوقوعها فيه، وإن كان يزيلها

عن غيره لما ذكرنا، فإذا كانت النصوص وقول الجمهور على أنها لا تنجس بمجرد الوقوع مع الكثرة. كما دَلَّ عليه قول النبي ﷺ: «الماء طهور لا ينجسه شيء» (٣٩).

وقوله : «إذا بلغ الماء قلتين لم يحمل الخبث»(٤٠٠).

فإنه إذا كان طهوراً يطهر به غيره، علم أنه لا ينجس بالملاقاة.

إذ لو نجس بها لكان إذا صب عليه النجاسة ينجس بملاقاتها، فحيئلذ لا ينجس بوقوع النجاسة فيه : لكن إن بقيت عين النجاسة حرمت، وإن استحالت زالَت.

فدل ذلك على أن استحالة النجاسة بملاقاته لها فيه لا ينجس، وإن لم تكن قد زالت كها زالت عن المحل. فإن مَنْ قال أنه يدفعها عن نفسه كها يزيلها عن غيره فقد خالف المشاهدة، وهذا المعنى يوجد في سائر المائعات من الأشربة وغيرها.

الوجه الثاني: أن يقال غاية هذا أن يقتضي أنه يمكن إزالة النجاسة بالمائع. وهذا أحد القولين في مذهب أحمد، ومالك، كما هو مذهب أبي حنيفة وغيره.

وأحمد جعله لازماً لمَنْ قال : إن المائع لا ينجس بملاقاة النجاسة، وقال إ يلزم على هذا أن تزال به النجاسة.

وهذا لأنه إذا دفعها عن نفسه دفعها حن غيره كها ذكروه في الماء، فيلزم جواز إزالته بكل مائع طاهر مزيل للعين قلاع للأثر على هذا القول.

وهذا هو القياس فتقول به على هذا التقدير. وإن كان لا يلزم مَنْ دفعها عن نفسه دفعها عن غيره؟ لكون الإحالة أقوى من الإزالة فيلزم مَنْ قال: إنه يجوز إزالة النجاسة بغير الماء من المائعات أن تكون المائعات كالماء فإذا كان الصحيح في الماء أنه لا ينجس إلا بالتغير إما مطلقاً، وإما مع الكثرة، فكذلك الصواب في المائعات.

وفي الجملة : التسوية بين الماء والمائعات ممكن على التقديرين، وهذا مقتضى النص والقياس في مسألة إزالة النجاسات، وفي مسألة ملاقاتها للمائعات الماء وغير الماء.

ومَنْ تدبر الأصول المنصوصة المجمع عليها. والمعاني الشرعية المعتبرة في الأحكام الشرعية؛ تبين له أن هذا هو أصوب الأقوال، فإن نجاسة الماء والمائعات بدون التغير

<sup>(</sup>٣٩) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤٠) سبق تخريجه .

بعيد عن ظواهر النصوص والأقيسة، وكون حكم النجاسة يبقى في مواردها بعد إزالة النجاسة بمائع أو غير مائع بعيد عن الأصول، وموجب القياس.

ومَنْ كان فقيهاً خبيراً بمآخذ الأحكام الشرعية، وأزال عنه الهوى؛ نبين له ذلك، ولكن إذا كان في استعمالها فساد فإنه ينهى عن ذلك : كما ينهى عن ذبح الخيل التي يجاهد عليها، والإبل التي يحج عليها، والبقر التي يحرث عليها، ونحو ذلك؛ لما في ذلك من الحاجة إليها لا لأجل الحبث.

كما ثبت في الصحيح: عن النبي على «لما كان في بعض أسفاره مع أصحابه فنفدت أزوادهم، فاستأذنوه في نحر الظهر، فأذن لهم، ثم أتى عمر فسأله أن يجمع الأزواد فيدعو الله بالبركة فيها ويبقى الظهر، ففعل ذلك «٤١».

فنهيه لهم عن نحر الظهر كان لحاجتهم إليه للركوب، لا لأن الإِبل محرمة.

فهكذا ينهي فيها يحتاج إليه من الأطعمة والأشربة عن إزالة النجاسة بها، كما ينهي عن الاستنجاء بما له حرمة من طعام الإنس والجن، وعلف دواب الإنس والجن، ولم يكن ذلك لكون هذه الأعيان لا يمكن الاستنجاء بها، بل لحرمتها، فالقول في المائعات كالقول في الجامدات.

الوجه الثالث: أن يقال إحالة المائعات للنجاسة إلى طبعها أقوى من إحالة الماء، وتغير الماء بالنجاسات أسرع من تغير المائعات، فإذا كان الماء لا ينجس بما وقع فيه من النجاسة لاستحالتها إلى طبيعته، فالمائعات أولى وأحرى.

الوجه الرابع: أن النجاسة إذا لم يكن لها في الماء والمائع طعم، ولا لون، ولا ربح، فلا نسلم أن يقال بنجاسته أصلًا، كما في الخمر المنقلبة، أو أبلغ. وطرد ذلك في جميع صور الإستحالة، فإن الجمهور على أن المستحيل من النجاسات طاهر، كما هو المعروف عن الحنفية، والظاهرية، وهو أحد القولين في مذهب مالك، وأحمد، ووجه في مذهب الشافعي.

الوجه الخامس : أن دفع المائعات للنجاسة عن نفسها كدفع الماء لا يختص بالماء، بُل هذا الحكم ثـابت في التراب وغيـره؛ فإن العلماء اختلفـوا في النجاسـة إذا أصابت

<sup>. (</sup>٤١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الشركة باب ١. ومسلم في صحيحه، كتاب الإيمان حديث ٤٥. والإمام أحمد في المسند ١١/٣، ٤١٨.

الأرض وذهبت بالشمس، أو الريح، أو الاستحالة، هل تظهر الأرض؟ على قولين :

أحدهما: تطهر، وهو مذهب أبي حنيفة، وأحد القولين في مذهب الشافعي، وأحمد، وهو الصحيح في الدليل.

فإنه ثبت عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه قال : كانت الكلاب تقبلُ وتدبر وتبوِّل في مسجد رسول الله ﷺ، ولم يكونوا يرشون شيئاً من ذلك (٤٢).

وفي السنن أنه قال : «إذا أق أحدكم المسجد فلينظر في نعليه، فإن كأن فيهما أذى فليدلكهما في التراب، فإن التراب لهما طهور»(٤٣).

وكان الصحابة كعلي بن أبي طالب وغيره يخوضون في الوحل، ثم يدخلون يصلون بالناس، ولا يغسلون أقدامهم.

وأوكد من هذا قوله على فيول النساء، إذا أصابت أرضاً طاهرةً بعد أرض خبيثة : «تلك بتلك»(٤٤).

وقوله. «يطهره ما بعده» (٤٥).

وهذا هو أحد القولين في مذهب أحمد وغيره.

وقد نص عليه أحمد في رواية إسماعيل بن سعيد الشالنجي التي شرحها إبراهيم بن يعقوب الجورجاني، وهي من أجلِّ المسائل.

وهذا لأن الذيـول تتكرر ملاقاتهـا للنجاسـة، فصارت كـأسفل الخف، ومجـل الاستنجاء.

فإذا كان الشارع قد جعل الجامدات تزيل النجاسة عن غيرها، لأجل الحاجة. كما في الاستنجاء بالأحجار، وجعل الجامد طهوراً؛ علم أن ذلك وصف لا يختص بالماء.

<sup>.</sup> ١٣٧ رواه البخاري في صحيحه، كتاب الوضوء باب ٣٣. وأبـو داود في سننه، كتــاب الطهــارة باب ١٣٧. والإمام أحمد في المسند ٧١/٢.

<sup>(</sup>٤٣) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ١٣٧.

<sup>(</sup>٤٤) (٤٥) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ١٣٧. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٠٩. والإمام وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٧٩. ومالك في الموطأ، كتاب الطهارة حديث ١٦. والإمام أحمد في المسند ٢١/٢٤.

وإذا كانت الجامدات لا تنجس بما استحال إليها من النجاسة، فالمائعات أولى وأحرى، لأن إحالتها أشد وأسرع.

ولبَسط هذه المسائل وما يتعلق بها مواضع غير هذا.

وأما مَنْ قال : إن الدهن ينجس بما يقع فيه، ففي جواز الاستصباح به قولان في مذهب مالك، والشافعي، وأحمد، أظهرهما : جواز الاستصباح به، كما نقل ذلك عن طائفة من الضحابة.

وفي طهارته بالغسل وجهان في مذهب مالك، والشافعي، وأحمد :

أحدهما : يطهر بالغسل، كها اختاره ابن شريح، وأبو الخطاب، وابن شعبان، وغيرهم. وهو المشهور من مذهب الشافعي، وغيره.

والثاني: لا يطهر بالغسل، وعليه أكثرهم.

وهذا النزاع يجري في الدهن المتغير بالنجاسة، فإنه نجس بلا ريب، ففي جواز الاستصِباح به هذا النزاع. وكذلك في غسله هذا النزاع.

وأما بيعه فالمشهور: أنه لا يجوز بيعه، لا من مسلم، ولا من كافر. وهو المشهور في مذهب الشافعي وغيره.

وعن أحمد أنه يجوز بيعه من كافر، إذا أعلم بنجاسته. كما روي عن أبي موسى الأشعري.

وقد خرج قول له بجواز بيعه منهم مَنْ خرجه على جواز الاستصباح به، كها فعل أبو الخطاب وغيره، وهو ضعيف؛ لأن أحمد وغيره من الأثمة فرَّقوا بينهها.

ومنهم مَنْ خرج جواز بيعه على جواز تطهيره؛ لأنه إذا جاز تطهيره صار كالثوب النجس، والإناء النجس، وذلك يجوز بيعه وفاقاً.

وكذلك أصحاب الشافعي لهم في جواز بيعه إذا قالوا بجواز تطهيره وجهان ومنهم مَنْ قال يجوز بيعه مطلقاً، والله أعلم.

( \*

### وقال شيخ الإسلام رحمه الله :

## فصل إزالة النجاسة من المائعات

وأما الماثعات : كالـزيت، والسمن، وغيرهمـا من الأدهان : كـالخل، واللبن، وغيرهما؛ إذا وقعت فيه نجاسة مثل : الفأرة الميتة، ونحوها.

أحدهما: أن حكم ذلك حكم الماء. وهذا قول الزهري، وغيره من السلف، وهو إحدى الروايتين عن أحمد، ويذكر رواية عن مالك في بعض المواضع، وهذا هو أصل قول أبي حنيفة، حيث قاس الماء على المائعات.

والثاني: أن المائعات تنجس بوقوع النجاسة فيها، بخلاف الماء، فانه يفرّق بين قليله وكثيره. وهذا مذهب الشافعي، وهو الرواية الأخرى عن مالك، وأحمد.

وفيها قول ثالث: هو رواية عن أحمد، وهو الفرق بين المائعات المائية، وغيرها، فخل التمر يلحق بالماء، وخل العنب لا يلحق به.

وعلى القول الأول إذا كان الزيت كثيراً مثل أن يكون قلتين فإنه لا ينجس إلا بالتغير، كما نص على ذلك أحمد في كلب ولغ في زيت كثير، فقال : لا ينجس.

وَإِن كَانَ المَاتِعَ قَلِيلًا انبني على النزاع المتقدم في الماء القليل. فمَنْ قال: إن القليل لا ينجس إلا بالتغير قال ذلك في الزيت وغيره.

وبذلك أفتى الزهري، لمَّا سُئِلَ عن الفارة أو غيرها من الدواب، تموت في سمن أو غيره من الأدهان، فقال: تُلقى وما قرب منها ويُؤكل، سواء كان قليلًا أو كثيراً، وسواء كان جامداً أو مائعاً.

وقد ذكر ذلك البخاري عنه في صحيحه لمعنى سنذكره إن شاء الله.

ومَنْ قال : إن الماثع القليل ينجس بوقوع النجاسة، قال : إنه كالماء، فإنه يطهر بالمكاثرة كما يطهر الجميع.

والقول بان المائعات لا تنجس كها لا ينجس الماء هو القول الراجح، بل هي أولى بعدم التنجيس من الماء؛ وذلك لأن الله أحل لنا الطبّبات، وحَرَّم علينا الخبائث، والأطعمة، والأشربة ـ من الأدهان، والألبان، والزيت، والخلول، والأطعمة المائعة ـ هي من الطبّبات التي أحلّها الله لنا، فإذا لم يظهر فيها صفة الخبث: لا طعمه، ولا لونه، ولا ريحه، ولا شيء من أجزائه: كانت على حالها في الطيب، فلا يجوز أن تجعل من الخبيث المحرمة، مع أن صفاتها صفات الخبائث، فإن الفرق بين الطبّبات والخبائث بالصفات المميزة بينها.

ولأجل تلك الصفات: حَرَّمَ هذا، وأحلَّ هذا، وإذا كان هذا الحب وقع فيه قطرة دم، أو قطرة خمر، وقد استحالت، واللبن باق على صفته، والزيت باق على صفته، لم يكن لتحريم ذلك وجه، فإن تلك قد استهلكت واستحالت، ولم يبق لها حقيقة من الأحكام يترتب عليها شيء من أحكام الدم والخمر. وإنما كانت أولى بالطهارة من الماء؛ لأن الشارع رَخصَ في إراقة الماء وإتلافه حيث لم يرخص في اتلاف المائعات كالاستنجاء، فإنه يستنجي بالماء دون هذه، وكذلك إزالة سائر النجاسات بالماء.

وأما استعمال المائعات في ذلك فلا يصح، سواء قيل : تزول النجاسة، أو لا تزول.

ولهذا قال مَنْ قال مِنَ العلماء : إن الماء يُراق إذا ولغ فيه الكلب ولا تراق آنية الطعام، والشراب.

وأيضاً فإن الماء أسرع تغيراً بالنجاسة من الملح، والنجاسة أشد استحالة في غير الماء منها في الماء، فالمائعات أبعد عن قبول التنجيس حساً وشرعاً من الماء، فحيث لا ينجس الماء فالمائعات أولى أن لا تنجس.

وأيضاً فقد ثبت في صحيح البخاري، وغيره: عن النبي ﷺ وسلم أنه سئل عن فأرة وقعت في سمن، فقال: «ألقوها وما حولها، وكلوا سمنكم»(٤٦).

<sup>(</sup>٤٦) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الذبائح باب ٣٤، وكتاب الوضوء بـاب ٦٧. والترمـذي في سننه، " كتاب الأطعمة باب ٨. وأبو داود في سننه، كتاب الأطعمة باب ٤٧. والنسائي في سننه، في الفرع باب ١٠. والدارمي في سننه، كتاب الوضوء باب ٢٠. ومالك في الموطأ، حديث ٢٠ من الاستئذان. والإمام أحمد في المسند ٢٣٣/٢، ٢٦٥، ٤٩٠، ٣٣٩، ٣٣٠، ٣٣٥.

فأجابهم النبي على جواباً عاماً مطلقاً، بأن يلقوها وما حولها، وأن يأكلوا سمنهم، ولم يست فصله هل كان مائعاً أو جامداً، وترك الاست فصال في حكاية الحال مع قيام الاحتمال ينزل منزلة العموم في المقال، مع أن الغالب على سمن الحجاز أن يكون ذائباً، وقد قيل: إنه لا يكون إلا ذائباً، والغالب على السمن أنه لا يبلغ القلتين، مع أنه لم يستفصل هل كان قليلاً أو كثيراً.

فإن قيل : فقد روي في الحديث : «إن كان جامـداً فألقـوها ومـا حولهـا، وكلوا سمنكم، وإن كان مائعاً فلا تقربوه» (٤٠٠). رواه أبو داود، وغيره.

قيل : هذه الزيادة هي التي اعتمد عليها مَنْ فرّق بين المائع والجامد، واعتقدوا أنها ثابتة من كلام النبي ﷺ، وكانوا في ذلك مجتهدين قائلين بمبلغ علمهم واجتهادهم.

وقد ضَعَفَ محمد بن يحيى الذهلي حديث الزهري، وصحَّح هذه الزيادة؛ لكن قد تبين لغيرهم أن هذه الزيادة وقعت خطأ في الحديث، من كلام النبي ﷺ.

وهذا هو الذي تبين لنا ولغيرنا، ونحن جازمون بأن هذه الزيادة ليست من كلام النبي على الذيك رجعنا عن الافتاء بها بعد أن كنا نفتي بها أولًا، فإن الرجوع إلى الحق خير من التمادي في الباطل.

والبخاري، والترمذي رحمة الله عليهما وغيرهما من أئمة الحديث قد بينوا لنا أنها باطلة، وأن معمراً غلط في روايته لها عن الزهري، وكان معمر كثير الغلط والإثبات من أصحاب الزهري: كمالك، ويونس، وابن عيينة خالفوه في ذلك، وهو نفسه اضطربت روايته في هذا الحديث إسناداً ومتناً، فجعله عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة، وإنما هو عن عبيد الله عن ابن عباس عن ميمونة، وروي عنه في بعض طرقه أنه قال: «إن كان مائعا فاستصبحوا به» وفي بعضها: «فلا تقربوه».

والبخاري بينَّ غَلَطَهُ في هـذا، بأن ذكر في صحيحه عن يـونس عن الـزهـري نفسه: أنه سئل عن فأرة وقعت في سمن فقال: إن كان جامداً، أو مائعاً، قليلًا، أو كثيراً: تُلقى وما قرب منها، ويؤكل.

<sup>(</sup>٤٧) رواه أبو داود في سننه، كتاب الأطعمة باب ٤٧. والترمذي في سننه، كتاب الأطعمة بــاب ٨. والإمام أحمد في المسند ٢ /٣٣٧، ٢٦٥، ٤٩٠، ٣٣٠/٦. والنسائي في سننه في الفرع باب ١٠.

لأن النبي ﷺ مثل عن فأرة وقعت في سمن، فقال : «ألقوها وما حولها وكلوا سمنكم» (٤٨).

فالزهري الذي مدار الحديث عليه، قد أفتى في المائع والجامد بأن تلقى الفأرة وما قرب منها، ويؤكل، واستدل بهذا الحديث كها رواه عنه جمهور أصحابه. فتبين أن مَنْ ذكر عنه الفرق بين النوعين فقد غلط.

وأيضاً فالجمود والميعان أمر لا ينضبط، بل يقع الاشتباه في كثير من الأطعمة، هل تلحق بالجامد أو المائع؟.

والشارع لا يفصل بين الحلال والحرام إلا بفصل مبين، لا اشتباه فيه.

كما قال تعالى : ﴿وما كان الله ليضل قوماً بعد إذ هداهم حتى يبين لهم ما يتقون ﴾(٤٩).

والمحرمات مما يتقون، فلا بدأن يبين لهم المحرمات بياناً فاصلاً بينها وبين الحلال.

وقد قال تعالى : ﴿وقد فصّل لكم مَا حرِّم عليكم﴾(٥٠).

وأيضاً فإذا كانت الخمر التي هي أم الخبائث، إذا انقلبت بنفسها حلّت باتفاق المسلمين، فغيرها من النجاسات أولى أن تطهر بالانقلاب.

وإذا قدر أن قطرة خمر وقعت في خل مسلم بغير اختياره فاستحالت كانت أولى بالطهارة.

فإن قيل: الخمر لما نجست بالاستحالة طهرت بالاستحالة؛ بخلاف غيرها؟ والخمر إذا قصد تخليلها لم تطهر!؟.

قيل في الجواب عن الأول: إن جميع النجاسات نجست بالاستحالة، فإن الإنسان يأكل الطعام ويشرب وهي طاهرة، ثم تستحيل دماً وبولاً وغائطاً فتنجس.

وكذلك الحيوان يكون طاهراً، فإذا مات احتبست فيه الفضلات، وصار حاله

<sup>(</sup>٤٨) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤٩) سورة: التوبة آية: ١١٥.

<sup>(</sup>٥٠) سورة: الأنعام آية: ١١٩.

بعد الموت خلاف حاله في الحياة، فينجس. ولهذا يطهر الجلد بعد الدباغ عند الجمهور سواء قيل: إن الدباغ كالحياة، أو قيل: إنه كالذكاة؛ فإن في ذلك قولين مشهورين للعلماء، والسُنَّة تدل على أن الدباغ كالذكاة.

وأما ما قصد تخليله: فذلك لأن حبس الخمر حرام، سواء حبست لقصد التخليل، أو غيره، والطهرة نعمة فلا تثبت النعمة بالفعل المُحَرَّم ِ.

\* \* \*



## فصل حكم ثوب وبدن القصاب

وثوب القصاب (٥٠) وبدنه محكوم بطهارته ،وإن كان عليه دسم ، وغسل اليدين من ذلك وسوسة وبدعة ، ومكانه من المسجد وغيره طاهر ، وغاية ما يصيب القصاب أن الدم يصيبه أحياناً ، فالذي يماسه إذا لم يكن عليه دم لا يضره ، ولو أصابه دم يسير لعفي عنه ، لأن الدم اليسير معفو عنه ، ونجاسة القصاب ليست من نجاسة الدسم . فإن الدسم طاهر لا نجاسة فيه ، ويسير الدم معفو عنه ، وغسل يده من مصافحة القصاب أو الطواف وسوسة وتنطع مخالف للسنة .

وقد ذكر البخاري أن عمر بن الخطاب توضًّا من جرة إمرأة نصرانية.

وقد كان النبي ﷺ يقبل زبيبة الحسن.

وقد صلى وهو حامل أمامة ابنة ابنته، فإذا سجد وضعها، وإذا قام حملها<sup>(٢٥)</sup>. ومثل هذا كثير في الآثار يبين سعة الأمر في ذلك.

\* \* \*

<sup>(</sup>٥١) القَصَّاب: الجَزَّار.

<sup>(</sup>٥٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الصلاة باب ١٠٦. وأبو داءد في سننـه، كتاب الصـــلاة باب ١٦٥. والنسائي في سننه، كتاب السهو باب ١٣. ومالك في الموطأ حديث ٨١ من السفر.



## .فصل حكم أكل الشوي وغيره

أكل الشوي، والتشريح جائز، سواء غسل اللحم أولم يغسل، بل غسل لحم الذبيحة بدعة، فيا زال الصحابة - رضي الله عنهم - على عهد النبي على يأخذون اللحم فيطبخونه ويأكلونه بغير غسله، وكانوا يرون الدم في القدر خطوطاً؛ وذلك أن الله إنما حرم عليهم الدم المسفوح؛ أي المصبوب المهراق، فأما ما يبقى في العروق فلم يحرمه، ولكن حرم عليهم أن يتبعوا العروق كها تفعل اليهود، الذين بظلم منهم حرَّم الله عليهم طيبات أحلت لهم. ويصدهم عن سبيل الله كثيراً.

وسكين القَصَّاب يذبح بها ويسلخ، فلا تحتاج إلى غسل، فإن غسل السكاكين التي يذبح بها بدعة، وكذلك غسل السيوف، وإنما كان السلف يمسحون ذلك مسحاً؛ ولهذا جاز في أحد قولي العلماء في الأجسام الصقيلة كالسيف والمرآة إذا أصابها نجاسة أن تمسح ولا تغسل، وهذا فيها لا يعفى عنه.

فأما ما تعين عدم نجسه فلا يحتاج إلى غسل ولا مسح، واليسير يعفى عنه. وما عفي عنه فالحمل والمشي بلا ريب؛ فإن كل ما جاز أكله جاز مباشرته في الصلاة وغيرها، وليس كل ما جازت مباشرته في الصلاة وغيرها جاز أكله، كالسموم المضرة، فإنه لا يجوز أكلها، ولو باشرها، وإن كانت طاهرة تجوز مباشرتها في الصلاة.

وذلك لأن الله تعالى حَرَّمَ علينا الخبائث، وأباح لنا الطيِّبات، والخبيث يضر، والطيب ينفع، وما ضر في مباشرة الظاهر كانت مضرته بممازجة الأبدان إذا أكل أقوى وأقوى، وليس كل ما ضرّ بالممازجة والمخالطة يضر بالمباشرة والملامسة: ولهذا كان ما عفى عنه في الحمل: كدم الجرح، والدماميل، وما يعلق بالسكين من دم الشاة ونحو ذلك.

فهذا إذا وقع في ماء أو مائع، فقيل إنه ينجسه، وإنما يعفى عنه في المائعات، كما تقدم من أن الله إنما حُرِّم الدم المسفوح.

وقد كان أصحاب رسول الله ﷺ يدخل أحدهم إصبعه في خيشومه، فيلوث أصابعه بالدم فيمضى في صلاته.

وكذلك كانت أيديهم تصيب الدماميل والجراح.

ولم ينقل عنهم أنهم كانوا يتحرجون من مباشرة المائعات حتى يغسلوا أيديهم.

وقد ثبت أنهم كانوا يضعون اللحم بالقدر، فيبقى الدم في الماء خطوطاً.

وهذا لا أعلم بين العلماء خلافاً في العفو عنه، وأنه لا ينجس باتفاقهم، وحينئذ فأي فرق بين كون الدم في مرق القدر، أو مائع آخر، وكونه في السكين أو غيرها. والله أعلم.

وقال رحمه الله :

### حكم مني الإنسان وغيره من الدواب الطاهرة.

أما بعد: فقد كنا في مجلس التفقه في الدين، والنظر في مدارك الأحكام المشروعة تصويراً وتقريراً وتأصيلاً وتفصيلاً، فوقع الكلام في: شرح القول في حكم مني الإنسان وغيره من الدواب الطاهرة وفي أرواث البهائم المباحة: أهي طاهرة؟ أم نجسة؟ على وجه أحب أصحابنا تقييده؛ وما يقاربه من زيادة ونقصان، فكتبت لهم في ذلك فأقول ولا حول ولا قوة إلا بالله:

هذا مبنى على أصل، وفصلين:

الأصل في جميع الأعيان أن تكون حلالًا طاهرة.

أما الأصل:

فأعلم أن الأصل في جميع الأعيان الموجودة على اختلاف أصنافها، وتباين أوصافها: أن تكون حلالاً مطلقاً للآدميين، وأن تكون طاهرة لا يحرم عليهم ملابستها ومباشرتها، ومماستها، وهذه كلمة جامعة، ومقالة عامة، وقضية فاضلة، عظيمة المنفعة، واسعة البركة، يفزع إليها حملة الشريعة، فيها لا يجصى من الأعمال، وحوادث الناس.

## أدلة طهارة جميع الأعيان المحللة للإنسان:

وقد دلَّ عليها أدلَّة عشرة ـ مما حضرني ذكـره من الشريعـة ـ وهي : كتاب الله، وسنَّة رسوله، واتباع سبيل المؤمنين، المنظومة في قوله تعالى :

﴿أَطِيعُوا اللهِ، وأَطَيعُوا الرسول، وأُولِي الأمر منكم﴾(٣٠).

وقوله: ﴿إِنِمَا وَلِيكُمُ اللهِ وَرَسُولُهُ وَالذِّينَ آمَنُوا﴾ (٤٠). ثم مسالب القياس، والإعتبار، ومناهج الرأي، والاستبصار.

### الدليل الأول:

الصنف الأول: الكتاب، وهو عدة آيات:

الآية الأولى : قوله تعالى : ﴿هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميعاً ﴾ (٥٠).

والخطاب لجميع الناس، لافتتاح الكلام بقوله:

﴿ يا أيها الناس اعبدوا ربكم ﴾ (٥٦) .

ووجه الدلالة أنه أخبر: أنه خلق جميع ما في الأرض للناس، مضافاً إليهم باللام، و «اللام» حرف الإضافة، وهي توجب اختصاص المضاف بالمضاف إليه، واستحقاقه إياه من الوجه الذي يصلح له.

وهذا المعنى يعم موارد استعمالها، كقولهم: المال لـزيد، والسـرج للدابة. وما أشبه ذلك، فيجب إذاً أن يكون الناس مملكين ممكنين لجميع ما في الأرض، فضلاً من الله ونعمة، وخص من ذلك بعض الأشياء وهي الخبائث: لما فيها من الإفساد لهم في معاشهم، أو معادهم، فيبقى الباقى مباحاً بموجب الآية.

الآية الثانية: قوله تعالى: ﴿وما لكم أن لا تأكلوا مما ذكر اسم الله عليه وقد فصل لكم ما حرم عليكم إلا ما اضطررتم إليه ﴾(٧٠).

دلِّت الآية من وجهين :

أحدهما: أنه وبَّخهم، وعَنَّفَهُمْ على ترك الأكل مما ذكر اسم الله عليه قبل أن يُحلَّه باسمه الخاص، فلو لم تكن الأشياء مطلقة مباحة لم يلحقهم ذمّ ولا توبيخ، إذ لوكان حكمها مجهولاً، أو كانت محظورة لم يكن ذلك.

<sup>(</sup>٥٣) سورة: النساء آية: ٥٩.

<sup>(</sup>٤٥) سورة: المائدة آية: ٥٥.

ر (٥٥) سورة: الْبقرة آية: ٢٩.

<sup>(</sup>٥٦) سورة: البقرة آية: ٢١.

<sup>(</sup>٧٧) سورة: الأنعام آية: ١١٩.

الوجه الثاني: أنه قال: ﴿ وقد فصل لكم ما حرم عليكم ﴾ والتفصيل: التبيين، فبين أنه بين المحرمات، فها لم يُبَين تحريمه ليس بمحرم. وما ليس بمحرم فهو حلال، إذ ليس إلا حلال أو حرام.

الآية الثالثة : قوله تعالى : ﴿وَسَخَّر لَكُم مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ جَمِعًا مِنْهُ ﴿ ٥٠ ﴾ .

وإذا كان ما في الأرض مسخَّراً لنا جاز استمتاعنا به كما تقدم.

الآية الرابعة : قوله تعالى : ﴿قُلُ لَا أَجِدُ فَيَهَا أُوحِي إِلَيَّ مُرَّماً عَلَى طَاعَم يَطْعُمهُ إِلَّا أَن يكون ميتة أو دماً مسفوحاً ﴾ (٥٩) الآية .

فها لم يجد تحريمه ليس بمحرم، وما لم يحرم فهو حلٌّ، ومثل هذه الآية قوله:

﴿إِنَمَا حَرِّم عَلَيْكُمُ المُّيَّةُ وَالْدُمْ وَلَحْمُ الْخَنْزِيرِ ﴾ (٢٠) الآية.

لأن حرف : «إنما» يوجب حصر الأول في الثاني؛ فيجب انحصار المحرمات فيها

وقد دلُّ الكتاب على هذا الأصل المحيط في مواضع أُخر.

### الدليل الثاني:

الصنف الثاني : السُّنَّة ، والذي حضرني منها حديثان :

دلُّ ذلك على أن الأشياء لا تحرُّم إلا بتحريم خاص، لقوله «لم يحرم» ودل أن

<sup>(</sup>٥٨) سورة: الجاثية آية: ١٣.

<sup>(</sup>٥٩) سورة: الأنعام آية: ١٤٥.

<sup>(</sup>٦٠) سورة: البقرة آية: ١٧٣.

<sup>(</sup>٦١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الاعتصام باب ٣. ومسلم في صحيحه، كتاب الفضائل حديث ١٣٢، ٣٣. وأبو داود في سننه، كتاب السنة باب ٦. والإمام أحمد في المسند ١٧٦/١، ١٧٩.

التحريم قد يكون لأجل المسألة، فينَّ بذلك أنها بدون ذلك ليست محرمة، وهو المقصود.

الثاني: روى أبو داود في سننه، عن سلمان الفارسي قال: سُئل رسول الله ﷺ عن شيء من السمن، والجبن، والفراء؟ فقال: «الحلال ما أحلَّ الله في كتابه، والحرام ما حرَّم الله في كتابه، وما سكت عنه فهو مما عفا عنه» (٦٢).

فمنه دليلان:

أحدهما : أنه أفتى بالإطلاق فيه .

الثاني قوله: «وما سكت عنه فهو مما عفا عنه» نصَّ في أن: ما سكت عنه فلا إثم عليه فيه، وتسميته هذا عفواً كأنه ـ والله أعلم ـ لأن التحليل: هو الإذن في التناول بخطاب خاص، والتحريم: المنع من التناول كذلك. والسكوت عنه لم يؤذن بخطاب يخصه، ولم يمنع منه، فيرجع إلى الأصل: وهو أن لا عقاب إلا بعد الإرسال، وإذا لم يكن فيه عقاب لم يكن محرماً.

وفي السُنَّةِ دلائل كثيرة على هذا الأصل.

## الدليل الثالث: إتباع سبيل المؤمنين . . . إلخ :

الصنف الثالث: إتباع سبيل المؤمنين، وشهادة شهداء الله في أرضه، الذين هم عُدول، الأمرين بالمعروف، الناهين عن المنكر، المعصومين من إجتماعهم على ضلالة، المفروض إتباعهم. وذلك أنى لست أعلم خلاف أحد من العلماء السالفين: في أن مالم يجيء دليل بتحريمه فهو مطلق غير محجور، وقد نَصَّ على ذلك كثير ممن تكلم في أصول الفقه وفروعه، وأحسب بعضهم ذكر في ذلك الإجماع يقيناً أو ظناً كاليقين.

فإن قيل : كيف يكون في ذلك إجماع ، وقد علمت اختلاف الناس في الأعيان قبل مجيء الرسل، وإنزال الكتب؟ .

"هل الأصل فيها الحظر أو الإباحة؟ أو لا يدرى ما الحكم فيها؟ .

<sup>(</sup>٦٢) رواه أبو داود في سننه، كتاب الأطعمة باب ٣٠. والترمذي في سننه، كتاب اللباس باب ٦. وابن ماجة في سننه، كتاب الأطعمة باب ٢٠.

أو أنه لا حكم لها أصلاً؟ واستصحاب الحال دليل متبع، وأنه قد ذهب بعض مَنْ صَنَّفَ في أصول الفقه من أصحابنا وغيرهم على أن حكم الأعيان الثابت لها قبل الشرع مستصحب بعد الشرع، وأن مَنْ قال: بأن الأصل في الأعيان الحظر استصحب هذا الحكم حتى يقوم دليل الحل؟؟.

فأقول: هذا قول متأخر لم يؤثر أصله عن أحد من السابقين، ممن له قدم، وذلك أنه قد ثبت أنها بعد بجيء الرسل على الإطلاق، وقد زال حكم ذلك الأصل بالأدلة السمعية التي ذكرتها، ولست أنكر أن بعض مَنْ لم يُحَطْ علماً بمدارك الأحكام، ولم يُؤت تمييزاً في مظان الاشتباه، ربما سحب ذيل ما قبل الشرع على ما بعده. إلا أن هذا غلط قبيح، لو نبه له لتنبه مثل الغلط في الحساب لا يهتك تحريم الإجماع، ولا يثلم سنن الإتباع.

ولقد اختلف الناس في تلك المسألة : هل هي جائزة أم ممتنعة؟ لأن الأرض لم تخل من نبي مرسل، إذ كان آدم نبياً مكلماً حسب اختلافهم في جواز خلو الأقطار عن حكم مشروع، وإن كان الصواب عندنا جوازه.

ومنهم مَنْ فرضها فيمَنْ ولد بجزيرة، إلى غير ذلك من الكلام الذي يبين لك أن لا عمل بها، وأنها نظر محض ليس فيه عمل؛ كالكلام في مبدأ اللغات، وشبه ذلك، على أن الحق الذي لا راد له: أن قبل الشرع لا تحليل ولا تحريم. فإذاً لا تحريم يستصحب ويستدام، فيبقى الآن كذلك. والمقصود خلوها عن المآثم والعقوبات.

#### مسالك الاعتبار بالأشباه والنظائر:

وأما مسلك الإعتبار بالاشباه والنظائر، واجتهاد الرأي في الأصول الجوامع، فمن وجوه كثيرة ننبه على بعضها:

أحدها: أن الله سبحانه خلق هذه الأشياء وجعل فيها للإنسان متاعاً ومنفعة، ومنها ما قد يضطر إليه وهو سبحانه جوَّاد، ماجد، كريم، رحيم، ، غني، صمد. والعلم بذلك يدل على العلم بأنه: لا يعاقبه ولا يعذبه على مجرد استمتاعه بهذه الأشياء وهو المطلوب.

وثانيها : أنها منفعة خالية عن مضرة، فكانت مباحة كسائر ما نص على تحليله،

وهذا الوصف قد دَلَّ على تعلق الحكم به النص وهو قوله ﴿ يحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث ﴾ (٦٣).

فكل ما نفع فهو طيب، وكل ما ضرًّ فهو خبيث.

والمناسبة الواضحة لكل ذي لب أن النفع يناسب التحليل، والضرر يناسب التحريم والدوران.

فإن التحريم يدور مع المضار: وجوداً في الميتة، والدم، ولحم الخنزير، وذوات الأنياب والمخالب، والحمر، وغيرها مما يضر بأنفس الناس، وعدماً في الأنعام والألبان وغيرها.

وثالثها: أن هذه الأشياء: إما أن يكون لها حكم، أو لا يكون، والأول صواب، والثاني باطل بالإتفاق.

وإذا كان لها حكم، فالوجوب، والكراهة، والاستحباب معلومة البطلان بالكلية؛ لم يبق إلا الحلّ.

والحرمة باطلة لانتفاء دليلها نصاً واستنباطاً، لم يبق إلا الحل، وهو المطلوب.

إذا ثبت هذا الأصل فنقول: الأصل في الأعيان الطهارة لثلاثة أوجه:

أحدها: أن الطاهر ما حل ملابسته، ومباشرته، وحمله في الصلاة . والنجس بخلافه، وأكثر الأدلة السالفة تجمع جميع وجوه الانتفاع بالأشياء: أكلًا، وشرباً، ولبساً، ومسًا، وغير ذلك، فثبت دخول الطهارة في الحل، وهو المطلوب، والوجهان الآخران نافلة.

الثاني: أنه إذا ثبت أن الأصل جواز أكلها، وشربها؛ فلأن يكون الأصل ملابستها، ومخالطتها الخلق أولى وأحرى، وذلك لأن الطعام يخالط البدن ويمازجه، وينبت منه، فيصير مادة وعنصراً له، فإذا كان خبيثاً صار البدن خبيثاً، فيستوجب النار.

<sup>(</sup>٦٣) سورة: الأعراف آية: ١٥٧.

<sup>(</sup>٦٤) رواه أبو نعيم في الحلية ٣١/١ عن أبي بكر. والرازي في علل الحديث ١٤٤/٣ عن حذيفة.

وأما ما يماس البدن ويباشره فيؤثر أيضاً في البدن من ظاهر، كتأثير الأخباث في أبداننا وفي ثيابنا المتصلة بأبداننا؛ لكن تأثيرها دون تأثير المخالط الممازج، فإذا ثبت حِل مخالطة الشيء وممازجته، فحِل ملابسته ومباشرته أولى، وهذا قاطع لا شبهة فيه.

وطرد ذلك أن كـل ما حُـرِّمَ مباشـرته ومـلابسته حـرِّمَ مخالـطته وممـازجته، ولا ينعكس.

فكل نجس مُحرَّم الأكل، وليس كل مُحرَّم الأكل نجساً. وهذا في غاية التحقيق.

الوجه الثالث: أن الفقهاء كلهم اتفقوا على: أن الأصل في الأعيان الطهارة، وأن النجاسات محصاة مستقصاة، وما خرج عن الضبط والحصر فهو طاهر، كما يقولونه فيها ينقض الوضوء ويوجب الغسل، وما لا يحل نكاحه وشبه ذلك؛ فإنه غاية المتقابلات.

تجد أحد الجانبين فيها محصوراً مضبوطاً، والجانب الآخر مطلق مرسل، والله تعالى الهادي للصواب.

# الفصل الأول القول بطهارة أرواث وأبوال الدواب والطير غير المحرمة

القول في طهارة الأرواث، والأبوال، من الدواب، والطير التي لم تحرم، وعلى ذلك عدة أدلة:

الدليل الأول: أن الأصل الجامع: طهارة جميع الأعيان حتى تتبين نجاستها، فكل ما لم يبين لنا أنه نجس فهو طاهر، وهذه الأعيان لم يبين لنا نجاستها فهي طاهرة. أما الركن الأول من الدليل فقد ثبت بالبراهين الباهرة، والحجج القاهرة.

وأما الثاني فنقول: أن المنفى على ضربين: نفي نحصره ونحيط به؛ كعلمنا بأن السهاء ليس لها شمسان، ولا قمران طالعان، وأنه ليس لنا إلا قبلة واحدة، وأن محمداً لا نبي بعده؛ بل علمنا أنه لا إله إلا الله، وأن ما ليس بين اللوحين ليس بقرآن. وأنه لم يفرض إلا صوم شهر رمضان، وعلم الإنسان أنه ليس في (٥٠) دراهم قبل (٢٦) ولا تغير، وأنه لم يطعم، وأنه البارحة لم ينم، وغير ذلك مما يطول عَدّه.

فهذا كله نفي مستيقن يبين خطأ مَنْ يطلق قوله، لا تقبل الشهادة على النفي.

الثاني: ما لا يستيقن نفيه وعدمه. ثم منه ما يغلب على القلب ويتقوى في الرأي، ومنه ما لا يكون كذلك. فإذا رأينا حكماً منوطاً بنفي من الصنف الثاني فالمطلوب أن نرى النفي، ويغلب على قلوبنا.

والإستدلال بالإستصحاب، وبعدم المخصص، وعدم الموجب لحمل الكلام على مجازه هو من هذا القسم. فإذا بحثنا وسبرنا عما يدل على نجاسة هذه الأعيان، والناس

<sup>(</sup>٦٥) بياض في الأصل.

<sup>(</sup>٦٦) كذا بالأصل.

يتكلمون فيها منذ مئات من السنين، فلم نجد فيها إلا أدلة معروفة، شهدنا شهادة جازمة في هذا المقام بحسب علمنا أن لا دليل إلا ذلك.

فنقول: الإستدلال بهذا الدليل إنما يتم بفسخ ما استدل به على النجاسة، ونقض ذلك.

وقد احتج لذلك بمسلكين : أثري ونظري :

أما الأثري: فحديث أبن عباس المُخَرَّجُ في الصحيحين: «أن رسول الله عَيْهُمَّ بقبرين فقال: «إنها ليعذبان، وما يعذبان في كبير: أما أحدهما فكان لا يستتر من البول ـ وروي لا يستنزه ـ (٦٧)».

والبول: اسم جنس مُحلَّى «باللام»، فيوجب العموم. كإلانسان في قوله: ﴿ إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خَسْرِ إِلَا الذِينَ آمنوا ﴾ (٢٠).

فإن المرتضى أن أسماء الأجناس تقتضى من العموم ما تقتضيه أسماء الجموع.

لست أقول: الجنس الذي يفصل بين واحده وكثيره «الهاء»: كالتمر، والبر، والسجر، فإن حكم تلك حكم الجموع بلا ريب.

وإنما أقول: إسم الجنس المفرد الدال على الشيء، وعلى ما أشبهه: كإنسان، ورجل، وفرس، وثوب، وشبه ذلك.

وإذا كان النبي عَمَّى قد أخبر بالعذاب من جنس البول، وَجَبَ الإِحتراز والتنزه من جنس البول، فيجمع ذلك أبوال جميع الدواب، والحيوان الناطق، والبهيم، ما يؤكل وما لا يؤكل، فيدخل بول الأنعام في هذا العموم، وهو المقصود.

وهذا قد اعتمد عليه بعض مَنْ يهدعي الإستدلال بالسمع، وبعض الرأي، وارتضاه بعض مَنْ يتكايس، وجعله مفزعاً وموئلًا.

المسلك الثاني: النظري، وهو من ثلاثة أوجه:

<sup>(</sup>٦٧) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الوضوء باب ٥٥، ٥٦، وكتاب الجنائز باب ٨٨، ه. وكتاب الأدب باب ٤٦، ٨٨، وكتاب الطهارة باب ٤٦، ٤٩. ومسلم في صحيحه، كتاب الطهارة جديث ١١١. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٨٨. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٥٣. والنسائي في سننه، كتاب الجنائز باب ١١٦.

<sup>(</sup>٦٨) سورة: العصر آية: ٢.

(أحدها): القياس على البول المحرم فنقول: بول، وروث، فكان نجساً كسائر الأبوال، فيحتاج هذا القياس أن يبين أن مناط الحكم في الأصل هو أنه بول وروث.

وقد دلُّ على ذلك تنبيهات النصوص، مثل قوله : «اتقوا البول»(٦٩).

وقوله : «كان بنو إسرائيل إذا أصاب ثوب أحدهم البول قرضه بالمقراض»(٧٠).

والمناسبة أيضاً: فإن البول والروث مستخبث مستقذر، تعافه النفوس، على حَدِّ يوجب المباينة، وهذا يناسب التحريم، حملًا للناس على مكارم الأخلاق، ومحاسن الأحوال، وقد شهد له بالإعتبار تنجس أرواث الخبائث.

(الثاني)أن نقول: إذا فحصنا، وبحثنا عن الحد الفاصل بين النجاسات والطهارات؛ وجدنا ما استحال في أبدان الحيوان عن أغذيتها، فها صار جزءاً فهو طيب الغذاء، وما فضل فهو خبيثه، ولهذا يسمى رجيعاً. كأنه أخذ ثم رجع أي رد.

في كان من الخبائث يخرج من الجانب الأسفل: كالغائط، والبول، والمني، والوذي، والودي، فهو نجس.

وما خرج من الجانب الأعلى : كالدمع، والريق، والبصاق، والمخاط، ونخامة الرأس، فهو طاهر.

وما تردد كبلغم المعدة ففيه تردد.

وهذا الفصل بين ما خرج من أعلى البدن، وأسفله، قد جاء عن سعد بن المسيب ونحوه، وهو كلام حسن في هذا المقام الضيق. الذي لم يفقه كل الفقه، حتى زعم زاعمون أنه تعبد محض وابتلاء، وتمييز بين مَنْ يطيع وبين من يعصى.

وعندنا أن هذا الكلام لا حقيقة له بمفرده، حتى يضم إليه أشياء أُخر، فرّق من فرق بين ما استحال في معدة الحيوان: كالروث، والقيء، وما استحال من معدته كاللبن.

وإذا ثبت ذلك : فهذه الأبوال، والأرواث مما يستحيل في بدن الحيوان، وينصع طيبه، ويخرج خبيثه من جهة دبره وأسفله، ويكون نجساً؛ فإن فرق بطيب لحم المأكول،

<sup>(</sup>٦٩) رواه الدارمي في سننه، كتاب الوضوء باب ١٦.

<sup>(</sup>٧٠) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الوضوء باب ٦٢. ومسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ٧٤. والإمام أحمد في المسند ١٩٦٤، ٣٩٦، ٣٨٢/٥.

وخبث لحم المحرم، فيقال: طيب الحيوان، وشرفه، وكرمه لا يوجب طهارة روثه، فإن الإنسان إنما حُرِّمَ لحمه كرامة له وشرفاً، ومع ذلك فبوله أخبث الأبوال.

ألا ترى أنكم تقولون : إن مفارقة الحياة لا تنجسه، وأن ما أبين منه وهو حي فهو طاهر أيضاً، كها جاء في الأثر، وإن لم يؤكل لحمه، فلو كان إكرام الحيوان موجباً لطهارة روثه، لكان الإنسان في ذلك القدح المعلى، وهذا سر المسألة ولبابها.

الوجه الثالث: أنه في الدرجة السفلى من الاستخباث، والطبقة النازلة من الاستقدار، كما شهد به أنفس الناس. وتجده طبائعهم وأخلاقهم، حتى لا نكاد نجد أحداً ينزله منزلة در الحيوان ونسله، وليس لنا إلا طاهر، أو نجس، وإذا فارق الطهارات دخل في النجاسات، والغالب عليه أحكام النجاسات، من مباعدته ومجانبته، فلا يكون طاهراً؛ لأن العين إذا تجاذبتها الأصول لحقت بأكثرها شبها، وهو متردد بين اللبن وبين غيره من البول، وهو بهذا أشبه.

ويقوّي هذا أنه قال تعالى : ﴿ يُخرِج من بين فرث ودم لبناً خالصاً ﴾ (٧١).

قد ثبت أن الدم نجس، فكذلك الفرث لتظهر القدرة والرحمة في إخراج طيب من بين خبيثين. ويبين هذا جميعه أنه يـوافق غيره من البـول في خلقه، ولـونه، وريحه، وطعمه، فكيف يفرق بينها مع هـذه الجوامع التي تكاد تجعـل حقيقة أحـدهما حقيقة الأخر؟.

فالوجه الأول: قياس التمثيل وتعليق الحكم بالمشترك المدلـول عليه.

والثاني : قياس التعليل بتنقيح مناط الحكم وضبط أصل كلي.

والثالث: التفريق بينه وبين جنس الطاهرات، فلا يجوز إدخاله فيها. فهذه أنواع القياس: أصل، ووصل، وفصل.

فالوجه الأول: هو الأصل، والجمع بينه وبين غيره من الأخباث.

والثاني : هو الأصل والقاعدة، والضابط الذي يدخل فيه.

والثالث: الفصل بينه وبين غيره من الطاهرات، وهو قياس العكس، فالجواب عن هذه الحجج والله المستعان.

<sup>(</sup>٧١) سوزة: النحل آية: ٦٦.

أما المسلك الأول: فضعيف جداً لوجهين:

أحدهما : أن «اللام» في البول للتعريف، فتفيد ما كان معروفاً عند المخاطبين، فإن كان المعروف واحداً معهوداً فهو المراد، وما لم يكن ثم عهد بواحد أفادت الجنس، إما جميعه على المرتضى، أو مطلقه على رأي بعض الناس، وربمًا كانت كذلك.

وقد نص أهل المعرفة باللسان والنظر في دلالات الخطاب على أنه لا يصار إلى تعريف الجنس، إلا إذا لم يكن ثم شيء معهود، فأما إذا كان ثم شيء معهود مثل قوله تعالى :

﴿كَمَا أُرْسَلْنَا إِلَى فَرَعُونَ رُسُولًا فَعْصَى فَرَعُونَ الرُّسُولَ﴾ (٢٧).

صار معهوداً بتقدم ذكره.

وقوله: ﴿لا تجعلوا دعاء الرسول بينكم ﴾ (٢٠) هو معين، لأنه معهود بتقدم معرفته وعلمه، فإنه لا يكون لتعريف جنس ذلك الإسم حتى ينظر فيه، هل يفيد تعريف عموم الجنس، أو مطلق الجنس.

فافهم هذا، فإنه من محاسن المسالك.

فإن الحقائق ثلاثة : عامة، وخاصة، ومطلقة.

فإذا قلت : «الإنسان» قد تريد جميع الجنس، وقد تريد مطلق الجنس، وقد تريد شيئاً بعينه من الجنس.

فأما الجنس العام: فوجوده في القلوب والنفوس، علماً، ومعرفة وتصوراً.

وأما لخاص، من الجنس: مثل زيد وعمرو، فوجوده هو حيث حل، وهو الذي يقال له وجود في الأعيان، وفي خارج الأذهان، وقد يتصور هكذا في القلب خاصاً متميزاً.

وأما الجنس المطلق: مثل الإنسان المجرد عن عموم وخصوص، الذي يقال له نفس الحقيقة، ومطلق الجنس، فهذا كما لا يتقيد في نفسه، لا يتقيد بمحله، إلا أنه لا يُدرك إلا بالقلوب، فتجعل محلًا له بهذا الإعتبار، وربما جعل موجوداً في الأعيان باعتبار

<sup>(</sup>٧٢) سورة: المزمل آية: ١٦.

<sup>(</sup>٧٣) سورة: النور آية: ٦٣.

أن في كل إنسان حظاً من مطلق الإنسانية، فالموجود في العين المعينة من النوع حظها وقسطها.

فإذا تبين هذا، فقوله : «فإنه كان لا يستنزه من البول» بيان للبول المعهود، وهو الذي كان يصيبه، وهو بول نفسه.

يدل على هذا أيضاً سبعة أوجه :

أحدها : ما روي «فإنه كان لا يستبرىء من البول».

والإستبراء لا يكون إلا من بول نفسه؛ لأنه طلب براءة الذكر، كاستبراء الرحم من الولد.

الثاني : أن «اللام» تعاقب الإضافة، فقوله : «من البول» كقوله : «من بوله». وهذا مثل قوله : ﴿مفتحة لهم الأبواب﴾ (٧٤) أي أبوابها.

الثالث : أنه قد روي هذا الحديث من وجوه صحيحة : «فكان لا يستتر من بوله» وهذا يفسم تلك الرواية.

ثم هذا الإختلاف في اللفظ متأخر: عن منصور، روى الأعمش عن مجاهد، عن ابن عباس. ومعلوم أن المحدث لا يجمع بين هذين اللفظين، والأصل والظاهر عدم تكرر قول النبي على فعلم أنهم رووه بالمعنى، ولم يبين أي اللفظين هو الأصل.

ثم إن كان النبي ﷺ قد قال اللفظين، مع أن معنى أحدهما يجوز أن يكون موافقاً لعني الآخر، ويجوز أن يكون مخالفاً، فالظاهر الموافقة .

يبين هذا أن : الحديث في حكاية حال لما مرَّ النبي ﷺ بقبرين. ومعلوم أنها تُنمية واحدة.

الرابع : أنه إخبار عن شخص بعينه، أن البول كان يصيبه، ولا يستتر منه، ومعلوم أن الذي جرت العادة به بول نفسه.

الخامس: أن الحسن قال: البول كله نجس. وقال أيضاً: لا بأس بأبوال الغنم، فعلم أن البول المطلق عنده هو بول الإنسان.

<sup>(</sup>٧٤) سورة: صَ آية: ٥٠.

السادس: أن هذا المفهوم للسامع عند تجرد قلبه عن الوسواس والتمريح، فإنه لا يفهم من قوله: «فإنه كان لا يستتر من البول» إلا بول نفسه.

ولو قيل : أنه لم يخطر لأكثر الناس على بالهم جميع الأبوال : من بول بعير؛ وشاة وثور لكان صدقاً.

السابع: أنه يكفي بأن يقال: إذا احتمل أن يريد بول نفسه؛ لأنه المعهود، وأن يريد جميع جنس البول، لم يجز حمله على أحدهما إلا بدليل، فيقف الإستدلال.

وهذا لعمري تنزّل، وإلا فالذي قدمنا أصل مستقر، من أنه يجب حمله على البول المعهود، وهو نوع من أنواع البول، وهو بول نفسه الذي يصيبه غالباً، ويترشرش على أفخاذه وسوقه، وربما استهان بإنقائه، ولم يحكم الإستنجاء منه، فأما بول غيره من الأدميين، فإن حكمه وإن ساوى حكم بول نفسه، فليس ذلك من نفس هذه الكلمة، بل لاستوائهما في الحقيقة، والإستواء في الحقيقة يوجب الإستواء في الحكم.

ألا ترى أن أحداً لا يكاد يصيبه بول غيره، ولو أصابه لساءه ذلك، والنبي على إنما أخبر عن أمر موجود غالب في هذا الحديث، وهو قوله : «اتقوا البول فإن عامة عذاب القبر منه» (٧٥).

فكيف يكون عامة عذاب القبر من شيء لا يكاد يصيب أحداً من الناس، وهذا بَيِّنَ لاخفاء به.

الوجه الثاني: أنه لوكان عاماً في جميع الأبوال.

فسوف نذكر من الأدلة الخاصة على طهارة هذا النوع ما يوجب اختصاصه من هذا الإسم العام، ومعلوم من الأصول المستقرة إذا تعارض الخاص بالعام، فالعمل بالخاص أولى، لأن ترك العمل به إبطال له وإهدار، والعمل به ترك لبعض معاني العام، وليس استعمال العام وإرادة الخاص ببدع في الكلام، بل هو غالب كثير.

ولو سلمنا التعارض على التساوي من هذا الوجه فإن في أدلتنا من الوجوه الموجبة للتقديم والترجيح وجوهاً أخرى من الكثرة والعمل، وغير ذلك مما سنبينه إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>٧٥) سبق تخريجه .

ومن عجيب ما اعتمد عليه بعضهم قوله عنه : «أكثر عذاب القبر من البول»(٧٦). والقول فيه كالقول فيها تقدم، مع أنّا نعلم إصابة الإنسان بول غيره قليل نادر، وإنما الكثير أصابته بول نفسه.

ولو كان أراد أن يدرج بوله في الجنس الذي يكثر وقوع العذاب بنوع منه لكان عنزلة قوله: «أكثر عذاب القبر من النجاسات».

واعتمد أيضاً على قوله على أحدكم بحضرة طعام ولا هو يدافعه الأخبثان (٧٧) يعنى البول والنجو».

وزعم أن هذا يفيد تسمية كل بول ونجو: أخبث، والأخبث حرام نجس، وهذا في غاية السقوط؛ فإن اللفظ ليس فيه شمول لغير ما يدافع أصلًا.

وقوله: إن الإسم يشمل الجنس كله.

فيقال له : وما الجنس العام؟ أهو كل بول ونجو؟ أم بول الإنسان ونجوه؟ .

وقد علم أن الذي يدافع كل شخص من جنس الذي بدافع غيره، فأما ما لا يدافع أصلًا فلا مدخل له في الحديث، فهذه عمدة المخالف.

وأما المسلك النظرى : فالجواب عنه من طريقين : مجمل، ومفصل.

أما المفصل: فالجواب عن الوجه الأول من وجهين:

أحدهما: لا نسلم أن العلة في الأصل أنه بول وروث، وما ذكروه من تنبيه النصوص، فقد سلف الجواب بأن المراد بها: بول الإنسان. وما ذكروه من المناسبة فنقول: التعليل: إما أن يكون بجنس استخباث النفس واستقذارها، أو بقدر محدود من الاستخباث والإستقذار.

فإن كان الأول: وجب تنجيس كل مستخبث مستقذر، فيجب نجاسة المخاط والبصاق والنخامة؛ بل نجاسة المني الذي جاء الأثر بإماطته من الثياب؛ بل ربما نفرت النفوس عن بعض هذه الأشياء أشد من نفورها عن أرواث المأكول من البهائم، مثل:

<sup>(</sup>٧٦) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>۷۷) رواه مسلم في صحيحه، كتاب المساجد حديث ٦٧. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٤٣. والدارمي في سننه، كتاب الصلاة باب ١٣٧. والإمام أحمد في المسند ٢٣/٦، ٥٤، ٧٣.

خطة المجذوم إذا اختلطت بالطعام، ونخامة الشيخ الكبير إذا وضعت في الشراب. وربما كان ذلك مدعاة لبعض الأنفس إلى أن يذرعه القيء.

وإن كان التعليل بقدر موقت من الاستقذار، فهذا قد يكون حقاً. لكن لا بد من بيان الحد الفاصل بين: القدر من الاستخباث الموجب للتنجيس، وبين ما لا يوجب. ولم يبين ذلك، ولعل هذه الأعيان مما ينقض بيان استقذارها الحد المعتبر.

ثم إن التقديرات في الأسباب والأحكام إنما تعلم من جهة استقذارها عن الشرع في الأمر الغالب.

فنقول: متى حُكم بنجاسة نوع علمنا أنه مما غلظ استخباثه، ومتى لم يحكم بنجاسة نوع علمنا أنه لم يغلظ استخباثه، فنعود مستدلين بالحكم على المعتبر من العلة، فمتى استربنا في الحكم، فنحن في العلة أشد استرابة، فبطل هذا.

وأما الشاهد بالاعتبار، فكما أنه شهد لجنس الاستخباث، شهد للاستخباث الشديد، والاستقذار الغليظ.

وثانيهما أن نقول: لِمَ لا يجوز أن تكون العلة في الأصل أنه بول ما يؤكل لحمه؟.

وهذه علة مطردة بالإجماع منا ومن المخالفين (^^) في هذه المسألة، والانعكاس إن لم يكن واجباً فقد حصل الغرض، وإن كان شرطاً في العلل، فنقول فيه ما قالوا في إطراد العلة الأولى، حيث خولفوا فيه، وعدم الإنعكاس أيسر من عدم الإطراد.

وإذا افترق الصنفان في اللحم، والعظم، واللبن، والشعر، فلِمَ لا يجوز افتراقهما في الروث ، والبول. وهذه المناسبة أبين؛ فإن كل واحد من هذه الأجزاء هو بعض من أبعاض البهيمة، أو متولد منها، فيلحق سائرها قياساً لبعض الشيء على جملته.

فإن قيل: هذا منقوض بالإنسان، فأنه طاهر، ولبنه طاهر، وكذلك سائر أمواهه وفضلاته، ومع هذا فروثه وبوله من أخبث الأخباث، فحصل الفرق فيه بين البول وغيره.

فنقول : إعلم أن الإنسان فارق غيره من الحيوان في هذا الباب طرداً وعكساً، فقياس البهائم بعضها ببعض، وجعلها في حيز يباين حيز الإنسان، وجعل الإنسان في

<sup>(</sup>٧٨) ياشي في الأصل.

حيز هو الواجب، ألا ترى أنه لا ينجس بالموت على المختار، وهي تنجس بالموت، ثم بوله أشد من بولها؟!.

ألا ترى أن تحريمه مفارق لتحريم غيره من الحيوان، لكرم نوعه وحرمته، حتى يحرم الكافر وغيره، وحتى لا يحل أن يدبغ جلده، مع أن بوله أشد وأغلظ، فهذا وغيره يدل على أن بول الإنسان فارق سائر فضلاته، أشد من مفارقة بول البهائم فضلاتها، إما لعموم ملابسته حتى لا يستخف به، أو لغير ذلك مما الله أعلم به، على أنه يقال في عذرة الإنسان، وبوله: من الخبث، والنتن، والقذر، ما ليس في عامة الأبوال والأرواث.

وفي الجملة : فإلحاق الأبوال باللحوم في الطهارة والنجاسة أحسن طرداً من غيره، والله أعلم.

وأما الوجه الثاني: فنقول ذلك الأصل في الأدميين مسلم، والذي جاء عن السلف إنما جاء فيهم من الإستحالة في أبدانهم، وخروجه من الشق الأعلى أو الأسفل، فمن أين يقال كذلك سائر الحيوان؛ وقد مضت الإشارة إلى الفرق؟!.

ثم مخالفوهم يمنعونهم أكثر الأحكام في البهائم؛ فيقولون : قد ثبت أن ما خبث لحمه، خبث لبنه ومَنيُّه، بخلاف الآدمي، فبطلت هذه القاعدة في الإستحالة.

بل قد يقولون: إن جميع الفضلات الرطبة من البهائم حكمها سواء، فما طاب لحمه طاب لبنه، وبوله، وروثه، ومنيه، وعرقه، ودمعه. وما خبث لحمه خبث لبنه، وريقه، وبوله، وروثه، ومنيه، وعرقه، ودمعه.

وهذا قول يقوله أحمد في المشهور عنه، وقد قاله غيره.

وبالجملة : فاللبن، والمني يشهد لهم بالفرق بين الإنسان والحيوان شهادة قاطعة، وباستواء الفضلات من الحيوان ضرباً من الشهادة.

فعلى هذا يقال للإنسان: يفرق بين ما يخرج من أعلاه وأسفله، لما الله أعلم به، فإنه منتصب القامة نجاسته كلها في أعاليه، ومعدته التي هي محل استحالة الطعام والشراب في الشق الأسفل. وأما الثدي ونحوه فهو في الشق الأعلى، وليس كذلك البهيمة. فإن ضرعها في الجانب المؤخر منها، وفيه اللبن الطيب، ولا مطمع في إثبات الأحكام بمثل هذه الحزورات.

وأما الوجه الثالث : فمداره على الفصل بينه وبين غيره من الطاهرات .

فإن فصل بنوع الاستقذار بطل بجميع المستقذرات التي ربما كانت أشد استقذاراً منه.

وإن فصل بقدر خاص فلا بد من توقيته، وقد مضى تقرير هذا.

وأما الجواب العام فمن أوجه ثلاثة :

أحدها : أن هذا قياس في مقابلة الآثار المنصوصة، وهو قياس فـاسد الـوضع، ومَنْ جمـع بين ما فرقت السنة بينه، فقد ضاهي قول الذين قالوا :

﴿ إنما البيع مثل الربا، وأحلَّ الله البيع وحرَّم الربا﴾ (٢٧٠).

ولذلك طهَّرت السُّنَّة هذا، ونجَّست هذا.

الثاني : أن هذا قياس في باب لم تظهر أسبابه وأنواطه، ولم يتبين مأخذه، وما(^^> بل الناس فيه على قسمين :

إما قائل يقول هذا استعباد محض، وابتلاء صرف، فلا قياس ولا إلحاق، ولا اجتماع، ولا افتراق.

وإما قائل يقول: دقت علينا علله وأسبابه، وخفيت علينا مسالكه ومذاهبه، وقد بعث الله إلينا رسولاً يزكينا ويعلمنا الكتاب والحكمة، بعثه إلينا ونحن لا نعلم شيئاً، فأنما نصنع ما رأيناه يصنع، والسُّنة لا تضرب لها الأمثال، ولا تعارض بآراء السرجال، واللدين ليس بالرأي، ويجب أن يتهم الرأي على الدين، والقياس في مثل هذا الباب ممتنع باتفاق أولي الألباب.

الثالث: أن يقال: هذا كله مداره على التسوية بين بول ما يؤكل لحمه وبول ما لا يؤكل لحمه، وهو جمع بين شيئين مفترقين، فإن ريح المحرم خبيثة، وأما ريح المباح: فمنه ما قد يستطاب: مثل أرواث الظباء، وغيرها.

وما لم يستطب منه، فليس ريحه كريح غيره، وكذلك خلقه غالباً فإنه يشتمل على أشياء من المباح، وهذا لأن الكلام في حقيقة المسألة.

وسنعود إليه إن شاء الله في آخرها.

<sup>(</sup>٧٩) سورة: البقرة آية: ٢٧٥.

<sup>(</sup>٨٠) بياض بالأصل.

## الدليل الثاني:

الحديث المستفيض، أخرجه أصحاب الصحيح، وغيرهم: حديث أنس بن مالك: «أن ناساً من عكل أو عرينة قدموا المدينة، فاجتووها فأمر لهم النبي على بلقاح، وأمرهم أن يشربوا من أبواها وألبانها، فلما صحّوا قتلوا راعي رسول الله على واستاقوا الذود» (٨١). وذكر احديث.

فوجه الحجة أنه أَذِنَ هُم في شرب الأبوال، ولا بد من أن يصيب أفواههم، وأيديهم، وثيابهم، وثيابهم، وأيتهم، فإذا كانت نجسة وجب تطهير أفواههم وأيديهم وثيابهم للصلاة وتطهير آنيتهم، فيجب بيان ذلك لهم: لأن تأخير البيان عن وقت الإحتياج إليه لا يجوز، ولم يبين لهم النبي عليهم أمه عليهم إماطة ما أصابهم منه، فدلً على أنه غير نجس.

ومن البين : أن لو كانت أبوال الإبل كأبوال الناس لأوشك أن يشتد تغليظه في ذلك.

ومَنْ قال : إنهم كانوا يعلمون أنها نجسة، وإنهم كانوا يعلمون وجوب التطهير من النجاسات، فقد أبعد غاية الإعاد، وأتى بشيء قد يستيقن بطلانه لوجوه :

(أحدها) أن الشريعة أول ما شرعت كانت أخفى، وبعد انتشار الإسلام، وتناقل العلم، وإفشائه، صارت ابدى وأظهر، وإذا كنا إلى اليوم لم يستبن لنا نجاستها، بل أكثر الناس على طهارتها، وعامة التابعين عليه.

بل قد قال أبو طالب وغيره : إن السلف ما كانوا ينجسونها، ولا يتقونها.

وقال أبو بكر بن المنذر: وعليه اعتماد أكثر المتأخرين في نقل الإجماع والخلاف، وقد ذُكِرَ طهارة الأبوال عن عامة السلف.

ثم قال : قال الشافعي : الأبوال كلها نجس.

<sup>(</sup>٨١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الوضو باب ٦٦، وكتاب الزكاة باب ٨، ٩، ٨، وكتاب المغازي باب ٣٦، وكتاب المعاد في باب ٣٦، وكتاب الحدود باب ٣٠، وكتاب الحدود باب ٣٠، وكتاب الطب باب ٣٠، ولتسائي في سننه، كتاب الخدود باب ٣٠. وابن ماجة في سننه، كتاب الطب باب ٣٠، وابن ماجة في سننه، كتاب الطب باب ٣٠.

قال : ولا نعلم أحداً قال قبل الشافعي أن أبوال الأنعام وأبعارها نجس.

قلت : وقد نقل عن ابن عمر أنه سئل عن بول الناقة؟ فقال : اغسل ما أصابك

وعن الزهري : فيها يصيب الراعي من أبوال الإبل قال : ينضح .

وعن حماد بن أبي سليمان : في بول الشاة، والبعير : يغسل.

ومذهب أبي حنيفة نجاسة ذلك على تفصيل لهم فيه.

فلعل الذي أراده ابن المنذر القول بوجوب اجتناب قليل البول والروث وكثيره، فإن هذا لم يبلغنا عن أحد من السلف.

ولعل ابن عمر أمر بغسله كما يغسل الثوب من المخاط، والبصاق، والمني، ونحو ذلك.

وقد ثبت عن أبي موسى الأشعري : أنه صلَّى على مكان فيه روث الدواب والصحراء أمامه، وقال : ههنا وههنا سواء.

وعن أنس بن مالك : لا بأس ببول كل ذي كرش.

ولست أعرف عن أحد من الصحابة القول بنجاستها؛ بل القول بطهارتها؛ إلا ما ذكر عن ابن عمر، إن كان أراد النجاسة، فمن أين يكون ذلك معلوماً لأولئك؟!.

(وثانيها): أنه لو كان نجساً، فوجوب التطهر من النجاسة ليس من الأمور البيّنة، قد أنكره في الثياب طائفة من التابعين وغيرهم، فمن أين يعلمه أولئك؟.

(وثالثها): أن هذا لو كان مستفيضاً بين ظهراني الصحابة لم يجب أن يعلمه أولئك؛ لأنهم حديثو العهد بالجاهلية، والكفر.

فقد كانوا يجهلون أصناف الصلوات، وأعدادها، وأوقاتها. وكذلك غيرها من الشرائع الظاهرة، فجهلهم بشرط خفي في أمر خفي أولى وأحرى، لا سيها والقوم لم يتفقهوا في الدين أدنى تفقه ولذلك ارتدوا ولم يخالطوا أهل العلم والحكمة؛ بل حين أسلموا وأصابهم الاستيخام أمرهم بالبداوة، فياليت شعري من أين لهم العلم بهذا الأمر الخفى؟!.

(ورابعها) : أن النبي على لم يكن في تعليمه وإرشاده واكلًا للتعليم إلى غيره ؛ بل

يبين لكل واحد ما يحتاج إليه، وذلك معلوم لمن أحسن المعرفة بالسنن الماضية.

(وخامسها): أنه ليس العلم بنجاسة هذه الأرواث أبين من العلم بنجاسة بول الإنسان، الذي قد علمه العذارى في حجالهن وخدورهن، ثم قد حذر منه للمهاجرين والأنصار الذين أوتوا العلم والإيمان، فصار الأعراب الجفاة أعلم بالأمور الخفية من المهاجرين والأنصار بالأمور الظاهرة، فهذا كما ترى.

(وسادسها): أنه فَرَّق بين الأبوال، والألبان، وأخرجهما مخرجاً واحداً، والقران بين الشيئين إن لم يوجب استواءهما، فلا بد أن يورث شبهة، فلو لم يكن البيان واجباً؛ لكانت المقارنة بينه وبين الطاهر موجبة للتمييز بينها، إن كان التمييز حقاً.

وفي الحديث دلالة أخرى فيها تنازع : وهو أنه أباح لهم شربها، ولو كانت محرَّمة نجسة لم يبح لهم شربها.

ولست أعلم مخالفاً في جواز التداوي بأبوال الإبل. كما جاءت السنة؛ لكن اختلفوا في تخريج مناطه:

فقيل : هو أنها مباحة على الإطلاق، للتداوي وغير التداوي.

وقيل : بل هي محرَّمة، وإنما أباحها للتداوي.

وقيل: هي مع ذلك نجسة.

والإستدلال بهذا الوجه يحتاج إلى ركن آخر، وهو أن التداوي بالمحرمات النجسة محرَّم، والدليل عليه من وجوه:

# دلائل تحريم التداوي بالمحرمات النجسة :

أحدها: أن الأدلة الدالة على التحريم مثل:

قوله : ﴿حرِّمت عليكم الميتة﴾ (٨٢).

و : «كل ذي ناب من السباع حرام» (۸۲).

<sup>(</sup>٨٢) سورة: المائدة آية: ٣.

<sup>(</sup>٨٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الذبائح باب ٢٨، ٢٩. ومسلم في صحيحه، كتاب الصيد حــــديث ١١: ١٥. والترمذي في سننه، كتاب الصيد باب ١١، وكتاب الأطعمة بـــاب ٦. وأبو داود في سننـــه، =

و: ﴿إنما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس﴾ (١^٠).

عامة في حال التداوي وغير التداوي، فمن فرَّق بينهما فقد فرَّق بين ما جمع الله بينه وخص العموم، وذلك غير جائز.

فإن قيل : فقد أباحها للضرورة، والمتداوي مضطر فتباح له، أو أنَّا نُقيس إباحتها للمريض على إباحتها للجائع بجامع الحاجة إليها.

يؤيد ذلك أن المرض يسقط الفرائض من القيام في الصلاة، والصيام في شهر رمضان، والإنتقال من الطهارة بالماء إلى الطهارة بالصعيد، فكذلك يبيح المحارم؛ لأن الفرائض والمحارم من واد واحد.

يؤيد ذلك أن المحرمات من الحلية، واللباس: مثل الذهب والحرير، قد جاءت السنّة بإباحة اتخاذ الأنف من الذهب، وربط الأسنان به، ورخص للزبير وعبد الرحمن في لباس الحرير من حكة كانت بها، فدلّت هذه الأصول الكثيرة على إباحة المحظورات حين الاحتياج والإفتقار إليها.

قلت : أما إباحتها للضرورة فحق؛ وليس التداوي بضرورة لوجوه :

أحدها: أن كثيراً من المرضى، أو أكثر المرضى يشفون بلا تداو، لا سيها في أهل الوبر، والقرى، والساكنين في نواحي الأرض، يشفيهم الله بما خلق فيهم من القوى المطبوعة في أبدانهم، الرافعة للمرض، وفيها ييسره لهم من نوع حركة وعمل، أو دعوة مستجابة، أو رقية نافعة، أو قوة للقلب، وحسن التوكل، إلى غير ذلك من الأسباب الكثيرة غير الدواء، وأما الأكل فهو ضروري ولم يجعل الله أبدان الحيوان تقوم إلا بالغذاء، فلو لم يكن يأكل لمات. فثبت بهذا أن التداوي ليس من الضرورة في شيء.

وثانيها : أن الأكل عند الضرورة واجب.

كتاب الأطعمة باب ٢٥، ٣٢. والنسائي في سننه، كتاب البيوع باب ٧٩. وابن ماجة في سننه، كتاب الصيد باب ١٣، ٣٣. والدارمي في سننه، كتاب الصيد باب ٢٨، ٣٠، ٣١، ٣٣. والدارمي في سننه، كتاب الأضاحي باب ١٨. ومالك في الموطأ، كتاب الصيد حديث ١٦، ١٤، والإمام أحمد في المسند ٢٤٤/١ الأضاحي باب ١٨، ٣٢٣، ٣٢٣، ٣٣٣، ٣٣٣، ٣٣٦، ٢٣٦، ٣٦٦، ٣٦٨، ٩٠، ٨٩/٤ .

<sup>(</sup>٨٤) سورة: المائدة آية: ٩٠.

قال مسروق : مَنْ اضطر إلى الميتة فلم يأكل فمات دخل النار.

والتداوي غير واجب، ومَنْ نازع فيه: خصمته السنة في: المرأة السوداء التي خَيَّرها النبي ﷺ بين الصبر على البلاء ودخول الجنة، وبين الدعاء بالعافية. فاختارت البلاء والجنة.

ولو كان رفع المرض واجباً، لم يكن للتخيير موضع: كدفع الجوع، وفي دعائه لأبيّ بالحمى، وفي اختياره الحمى لأهل قباء، وفي دعائه بفناء أمته بالطعن والطاعون، وفي نهيه عن الفرار من الطاعون.

وخصمه حال أنبياء الله المبتلين الصابرين على البلاء، حين لم يتعاطوا الأسباب الدافعة له: مثل أيوب عليه السلام، وغيره.

وخصمه حال السلف الصالح؛ فإن أبا بكر الصديق رضي الله عنه حين قالوا له : ألا ندعو لك الطبيب؟ قال : قد رآني، قالوا : فها قال لك؟ قال : إني فعال لما أُريد.

ومثل هذا ونحوه يروى عن الربيع بن خيثم، المخبت المنيب، الذي هو أفضل الكوفيين، أو كأفضلهم، وعمر بن عبد العزيز، الخليفة الراشد، الهادي المهدي، وخلق كثير لا يُحصون عدداً.

ولست أعلم سالفاً أوجب التداوي، وإنما كان كثير من أهل الفضل والمعرفة يفضل تركه تفضلًا واختياراً؛ لما اختار الله ورضي به، وتسليماً له وهذا المنصوص عن أحمد، وإن كان من أصحابه مَنْ يوجبه، ومنهم مَنْ يستحبه، ويرجحه، كطريقة كثير من السلف، استمساكاً لما خلقه الله من الأسباب، وجعله من سنته في عباده.

وثالثها: أن الدواء لا يستيقن، بل وفي كثير من الأمراض لا يظن دفعه للمرض؛ إذ لو اطرد ذلك لم يمت أحد، بخلاف دفع الطعام للمسغبة والمجاعة، فإنه مستيقن بحكم سنة الله في عباده وخلقه.

ورابعها: أن المرض يكون له أدوية شتى، فإذا لم يندفع بالمحرم انتقل إلى المحلل، ومُحال أن لا يكون له في الحلال شفاء أو دواء، والذي أنزل الداء أنزل لكل داء دواء إلا الموت، ولا يجوز أن يكون أدوية الأدواء في القسم المحرم، وهو سبحانه الرؤوف الرحيم.

وإلى هذا الإشارة بالحديث المروى : «إن الله لم يجعل شفاء أمتي فيها حرَّم عليها» (٥٠٠).

بخلاف المسغبة، فإنها وإن اندفعت بأي طعام اتفق، إلا أن الخبيث إنما يباح عند فقد غيره، فإن صوَّرت مثل هذا في الدواء، فتلك صورة نادرة؛ لأن المرض أندر من الجوع بكثير، وتعين الدواء المعين وعدم غيره نادر، فلا ينتقض هذا.

على أن في الأوجه السالفة غني .

وخامسها: وفيه فقه الباب: أن الله تعالى جعل حلقه مفتقرين إلى الطعام والغذاء، لا تندفع مجاعتهم ومسغبتهم الا بنوع الطعام وصنفه، فقد هدانا وعلمنا النوع الكاشف للمسغبة المزيل للمخمصة.

وأما المرض فإنه ينزيله بأنواع كثيرة من الأسباب : ظاهرة وباطنة، روحانية وجسمانية، فلم يتعين الدواء مزيلًا.

ثم الدواء بنوعه لم يتعين لنوع من أنواع الأجسام في إزالة الداء المعين.

ثم ذلك النوع المعين يخفى على أكثر الناس، بل على عامتهم دركه ومعرفته الخاصة، المزاولون منهم هذا الفن، أولو الأفهام والعقول، يكون الرجل منهم قد أفنى تخيراً من عمره في معرفته ذلك، ثم يجفى عليه نوع المرض وحقيقته، ويخفى عليه دواؤه وشفاؤه، ففارقت الأسباب المزيلة للمرض الأسباب المزيلة للمخمصة في هذه الحقائق البينة وغيرها، فكذلك افترقت أحكامها كها ذكرنا.

وبهذا ظهر الجواب عن الأقيسة المذكورة، والقول الجامع فيها يسقط ويباح للحاجة والضرورة ما حضرني الآن.

أما سقوط ما يسقط من القيام والصيام، والاغتسال؛ فلأن منفعة ذلك مستيقنة بخلاف التداوي.

وأيضاً فإن ترك المأمور به أيسر من فِعل المنهي عنه.

<sup>(</sup>۸۵) سیأتی تخریجه (هامش رقم ۸۸).

قال النبي على الله عن شيء فاجتنبوه، وإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم» (٨٦).

فانظر كيف أوجب الإجتناب عن كل منهى عنه، وفرَّق في المأمور به بين المستطاع وغيره، وهذا يكاد يكون دليلًا مستقلًا في المسألة.

وأيضاً : فإن الواجبات من القيام والجمعة والحج تسقط بأنواع من المشقة، التي لا تصلح لاستباحة شيء من المحظورات، وهذا بين بالتأمل .

وأما الحلية : فإنما أبيح الذهب للأنف، وربط الأسنان؛ لأنه اضطرار، وهو يسد الحاجة يقيناً؛ كالأكل في المخمصة.

وأما لبس الحرير: للحكة، والجرب إن سلم ذلك، فإن الحرير والذهب ليسا محرمين على الإطلاق، فإنها قد أبيحا لأحد صنفي المكلفين، وأبيح للصنف الآخر بعضها، وأبيح التجارة فيها، وإهداؤهما للمشركين. فعلم أنها أبيحا لمطلق الحاجة، والحاجة إلى التداوي أقوى من الحاجة إلى تزين النساء، بخلاف المحرمات من النجاسات. وأبيح أيضاً لحصول المصلحة بذلك في غالب الأمر.

ثم الفرق بين الحرير والطعام: أن باب الطعام يخالف باب اللباس؛ لأن تأثير الطعام في الأبدان أشد من تأثير اللباس، على ما قد مضى. فالمحرم من الطعام لا يباح الا للضرورة التي هي المسغبة، والمخمصة، والمحرم من اللباس يباح للضرورة وللحاجة أيضاً، هكذا جاءت السنة، ولا جمع بين ما فرق الله بينه.

والفرق بين الضرورات والحاجات معلوم في كثير من الشرعيات، وقد حصل الجواب عن كل ما يعارض به في هذه المسألة.

الوجه الثاني: أخرج مسلم في صحيحه: أن رسول الله عن الخمر أيتداوى بها؟ فقال: «إنها داء، وليست بدواء» (١٠٠٠) فهذا نص في المنع من التداوي بالخمر، رداً على من أباحه، وسائر المحرمات مثلها قياساً، خلافاً لمن فرق بينها، فإن

<sup>(</sup>٨٦) رواه البخاري في صحيحه. كتاب الاعتصام باب ٢. ومسلم في صحيحه. كتاب الفضائل حديث ٢٠. والنسائي في سننه، كتاب الحج باب ١. والإِمام أحمد في المسند ٢ /٢٥٨، ٣١٣، ٤٤٨.

<sup>(</sup>۸۷) رواه مسلم في صحيحه. كتاب الأشربة حديث ١٢. والدارمي في سننه، كتاب الأشربة بـــاب ٦. وأبو داود في سننه، كتاب الطب باب ١١. والترمذي في سننه، كتاب الطب باب ٨.

قياس المحرم من الطعام أشبه من الغراب بالغراب؛ بل الخمر قد كانت مباحة في بعض أيام الإسلام، وقد أباح بعض المسلمين من نبوعها: الشبرب دون الإسكار، والميتة والدم بخلاف ذلك.

فإن قيل : الخمر قد أخبر النبي ﷺ أنها داء، وليست بدواء، فلا يجوز أن يقال : هي دواء بخلاف غيرها.

وأيضاً ففي إباحة التداوي بها إجازة اصطناعها واعتصارها، وذلك داع إلى شربها؛ ولذلك اختصت بالحد بها دون غيرها من المطاعم الخبيثة لقوة محبة الأنفس لها.

فأقول : أما قولك : «لا يجوز أن يقال : هي دواء». فهو حق.

وكذلك القول في سائر المحرمات على ما دل عليه الحديث الصحيح : «إن الله لم يجعل شفاءكم في حرام»(^^).

ثم ماذا تريد بهذا؟ أتريد أن الله لم يخلق فيها قوة طبيعية من السخونة وغيرها؟ .

جرت العادة في الكفار والفساق أنه يندفع بها بعض الأدواء الباردة (^^^). كسائر القوى والطبائع التي أودعها جميع الأدوية من الأجسام.

أم تريد شيئاً آخر؟.

فإن أردت الأول : فهو باطل بالقضايا المجربة التي تواطأت عليها الأمم، وجرت عند كثير من الناس مجرى الضروريات، بل هو ردٌّ لِمَا يُشاهد ويُعاين.

بل قد قيل : إنه ردِّ للقرآن؛ لقوله تعالى : ﴿قبل : فيها إثم كبير ومنافع للناس ﴾ (٩٠).

ولعل هذا في الخمر أظهر من جميع المقالات المعلومة من بطيب الأبدان.

<sup>(</sup>٨٨) الحديث رواه الطبراني في الكبير عن أم سلمة، وأبو يعلى كذلك، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد ٥٦/٥. إسناده منقطع ورجاله رجال الصحيح، ورواه عنه أيضاً ابن حبان، والبيهقي. وأورده السيوطي في الجامع الصغير حديث ١٧٧٣. وفي صحيح البخاري كتاب الأشربة باب ١٥ عن ابن مسعود: إن الله لم يجعل شفاءكم فيها حرم عليكم.

<sup>(</sup>٨٩) حزم بالأصل.

<sup>(</sup>٩٠) سورة: البقرة آية: ٢١٩.

وإن أردت أن النبي على أخبر أنها داء للنفوس، والقلوب، والعقول، وهي أم الخبائث، والنفس والقلب هو الملك المطلوب صلاحه وكماله، وإنما البدن آلة له، وهو تابع له مطيع له طاعة الملائكة ربها، فإذا صلح القلب صلح البدن كله، وإذا فسد القلب فسد البدن كله.

فالخمر هي داء ومرض للقلب مفسد له، مضعضع لأفضل خواصه الذي هـ و العقل والعلم، وإذا فسد القلب فسد البدن كله، كها جاءت به السُّنَّةِ، فتصير داء للبدن من هذا الوجه بواسطة كونها داء للقلب.

وكذلك جميع الأموال المغصوبة والمسروقة، فإنه ربحا صلح عليها البدن ونبت وسمن، لكن يفسد عليها القلب فيفسد البدن بفساده.

وأما المصلحة التي فيها؛ فإنها منفعة للبدن فقط، ونفعها متاع قليل، فهي وإن أصلحت شيئاً يسيراً، فهي في جنب ما تفسده كلا إصلاح.

وهذا بعينه معنى قوله تعالى : ﴿ فيها إثم كبير ومنافع للناس، وإثمها أكبر من نفعها ﴾ (٩١) .

فهذا لعمري شأن جميع المحرمات، فإن فيهامن القوة الخبيشة التي تؤثر في القلب، ثم البدن في الدنيا والآخرة ما يربى على ما فيها من منفعة قليلة تكون في البدن وحده في الدنيا خاصة.

على أنًا وإن لم نعلم جهة المفسدة في المحرَّمات، فإنَّا نقطع أن فيها من المفاسد ما يربي على ما نظنه من المصالح.

فافهم هذا فإن به يظهر فقه المسألة وسرّها.

وأما إفضاؤه إلى اعتصارها: فليس بشيء، لأنه يمكن أخذها من أهل الكتاب، على أنه يحرم اعتصارها، وإنما القول أذا كانت موجودة أن هذا منتقض باطفاء الحرق بها، ودفع الغصة إذا لم يوجد غيرها.

وأما اختصاصها بالحد : فأإن الحسن البصري يوجب الحد في الميتة أيضاً، والدم، ولحم الخنزير، لكن الفرق أن في النفوس داعياً طبعياً، وباعثاً إرادياً إلى الخمر،

<sup>(</sup>٩١) سورة: البقرة آية: ٢١٩.

فنصب رادع شرعي، وزاجر دنيوي أيضاً ليتقابلا، ويكون مدعاة إلى قلة شربها، وليس كذلك غيرها مما ليس في النفوس إليه كثير ميل، ولا عظيم طلب.

الوجه الثالث: ما رَوَىَ حسان بن مخارق قال: قالت أم سلمة: اشتكت بنت لي، فنبذت لها في كوز، فدخل النبي على وهو يغلي، فقال: «ما هذا»؟ فقلت: إن بنتي اشتكت، فنبذنا لها هذا، فقال: «إن الله لم يجعل شفاءكم في حرام» (٩٢) رواه أبو حاتم بن حبان في صحيحه.

وفي رواية «إن الله لم يجعل شفاءكم فيها حرم عليكم». وصححه بعض الحفاظ، وهذا الحديث نص في المسألة.

الوجه الرابع: ما رواه أبو داود في السنن: أن رجلًا وصف له ضفدع يجعلها في دواء، فنهى النبي على عن قتل الضفدع وقال: «إن نقنقتها تسبيح»(٩٣).

فهذا حيوان محرَّم ولم يبح للتداوي، وهو نص في المسألة.

ولعل تحريم الضفدع أخف من تحريم الخبائث غيرها، فإنه أكثر ما قيل فيها أن نقنقتها تسبيح، فها ظنك بالخنزير، والميتة وغير ذلك. وهذا كله بين لك استخفافه بطلب الطب واقتضائه وإجرائه مجرى الرفق بالمريض وتطييب قلبه.

ولهذا قال الصادق المصدوق لرجل: قال له: أنا طبيب، قال: «أنت رفيق، والله الطبيب» (٩٤).

الوجه الخامس: ما روي أيضاً في سننه «أن النبي ﷺ: نهى عن الدواء الخبيث» (٩٥).

وهو نص جامع مانع، وهو صورة الفتوى في المسألة.

<sup>(</sup>٩٢) سىق تخريجە.

<sup>(</sup>٩٣) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطب باب ١١، وكتاب الأدب باب ١٦٥.

<sup>(</sup>٩٤) رواه أبو داود في سننه، باب ١٨ من الترجل. والإمام أحمد في المسند ٢٢٦/٢، ٢٢٧، ١٦٣/٤.

<sup>(</sup>٩٥) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطب باب ١٦. والترمذي في سننه، كتاب الطب باب ٧. وابن ماجة في سننه، كتاب الطب باب ١١. والإمام أحمد في المسند ٢/٥٠٥، ٤٤٦، ٤٧٨.

الوجه السادس: الحديث المرفوع: «ما أبالي ما أتيت ـ أو ما ركبت ـ إذا شربت ترياقاً، أو تعلقت تميمة، أو قلت الشعر من نفسي»(٩٦).

مع ما روي من كراهة مَنْ كره الترياق من السلف، على أنه لم يقابل ذلك نص عام، ولا خاص يبلغ ذروة المطلب، وسنام المقصد في هذا المؤضع.

ولولا أني كتبت هذا من حفظي لاستقصيت القول على وجه يحيط بما دق وجل، والله الهادي إلى سواء السبيل.

الدليل الثالث: وهو في الحقيقة رابع: الحديث الصحيح الذي خَرَّجَهُ مسلم وغيره، من حديث جابر بن سمرة وغيره، أن رسول الله على سُئِلَ عن الصلاة في مرابض الغنم؟ فقال: «صلوا فيها فإنها بركة» (٩٧).

وسئل عن الصلاة في مبارك الإبل؛ فقال: «لا تصلوا فيها فنإنها خلقت من الشياطين» (٩٨).

ووجه الحجة من وجهين :

أحـدهما : أنـه أطلق الأذن بالصـلاة، ولم يشترط حـائـلًا يقي من مـلامستهـا، والموضع موضع حاجة إلى البيان، فلو احتاج لبيّنه، وقد مضى تقرير هذا.

وهذا شبيه بقول الشافعي: ترك الاستفصال، في حكاية الحال، مع قيام الاحتمال، ينزل منزلة العموم في المقال.

فإنه ترك استفصال السائل : أهناك حائل يحول بينك وبين أبعارها؟ .

مع ظهور الاحتمال؛ ليس مع قيامه فقط، وأطلق الإذن، بـل هذا أوكـد من ذلك؛ لأن الحاجة هنا إلى البيان أمس وأوكد.

والوجه الثاني : أنها لو كانت نجسة : كأرواث الأدميين، لكانت الصلاة فيها :

<sup>(</sup>٩٦) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطب باب ١٠ . والإمام أحمد في المسند ٢ /٣٢٣ .

<sup>(</sup>٩٧) (٩٧) رواه مسلم في صحيحه، كتاب المساجد حديث ٩، ١٠. وأبوداود في سننه، كتاب الطهارة باب ٧١. وكتاب الصلاة باب ٢٠. وابن ماجة في سننه، كتاب المساجد باب ١٢. والإمام أحمد في المسند ٤/٥، ٨٥، ٨٦، ٥٤/٥، ٥٧.

إما محرمة كالحشوش، والكنف، أو مكروهة كراهية شديدة؛ لأنها مظنة الأخباث والأنجاس.

فأما أن يستحب الصلاة فيها ويسميها بركة؛ ويكون شأنها شأن الحشوش أو قريباً من ذلك، فهو جمع بين المتنافيين المتضادين، وحاشا الرسول على من ذلك.

ويؤيد هذا: ما روي أن أبا موسى صلى في مبارك الغنم، وأشار إلى البرية وقال: ههنا وثم سواء. وهو الصاحب الفقيه العالم بالتنزيل، الفاهم للتأويل، سوَّى بين محل الأبعار وبين ما خلا عنها، فكيف يجامع هذا القول بنجاستها؟!.

وأما نهيه عن الصلاة في مبارك الإبل، فليست اختصت به دون البقر، والغنم، والظباء، والخيل، إذ لو كان السبب نجاسة البول، لكان تفريقاً بين المتماثلين، وهو ممتنع يقيناً.

الدليل الرابع: وهو في الحقيقة سابع: ما ثبت واستفاض من أن رسول الله على طاف على راحلته، وأدخلها المسجد الحرام الذي فضَّله الله على جميع بقاع الأرض، وبركها حتى طاف إسبوعاً.

وكذلك إذنه لأم سلمة أن تطوف راكبة.

ومعلوم أنه ليس مع الدواب من العقل ما تمتنع به من تلويث المسجد، المأمور بتطهيره للطائفين والعاكفين والركع السجود، فلو كانت أبوالها نجسة لكان فيه تعريض المسجد الحرام للتنجيس، مع أن الضرورة ما دعت إلى ذلك، وإنما الحاجة دعت إليه، ولهذا استنكر بعض مَنْ يرى تنجيسها إدخال الدواب المسجد الحرام، وحسبك يقول بطلاناً رده في وجه السُّنةِ التي لا ريب فيها.

الدليل الخامس : وهو الثامن : ما روي عن النبي على الله على الله على الله على الله على الله على الله الله الله الم

وهذا ترجمة المسألة؛ إلا أن الحديث قد اختلف فيه قبولًا ورداً.

فقال أبو بكر عبد العزيز : ثبت عن النبي ﷺ.

وقال غيره : هو موقوف على جابر.

<sup>(</sup>٩٩) رواه الترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٥٥. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٩٠.

فإن كان الأول، فلا ريب فيه.

وإن كان الثاني، فهو قول صاحب.

وقد جاء مثله عن غيره من الصحابة أبي موسى الأشعري وغيره فينبني على أن قول الصحابة أولى من قول مَنْ بعدهم، وأحق أن يتبع. وإن علم أنه انتشر في سائرهم، ولم ينكروه، فصار إجماعاً سكوتياً.

الدليل السادس: وهو التاسع: الحديث المتفق عليه عن عبد الله بن مسعود: «أن رسول الله عليه كان ساجداً عند الكعبة، فأرسلت قريش عقبة بن أبي معيط إلى قوم قد نحروا جزوراً لهم، فجاء بفرثها وسلاها فوضعها على ظهر رسول الله عليه وهو ساجد، ولم ينصرف حتى قضى صلاته» (١٠٠٠).

فهذا أيضاً بَينً في أن ذلك الفرث، والسلي لم يقطع الصلاة، ولا يمكن حمله ـ فيها أرى ـ إلا على أحد وجوه ثلاثة :

إما أن يقال: هو منسوخ، وأعني بالنسخ أن هذا الحكم مرتفع، وإن لم يكن قد ثبت؛ لأنه بخطاب كان بمكة. وهذا ضعيف جداً، لأن النسخ لا يصار إليه إلا بيقين؛ وأما بالظن فلا يثبت النسخ. وأيضاً فإنًا ما علمنا أن اجتناب النجاسة كان غير واجب ثم صار واجباً، لا سيها مَنْ يحتج على اجتناب النجاسة بقوله تعالى:

﴿وثيابك فطهر ﴾(١٠١).

وسورة المدثر في أول المنزل، فيكون فرض التطهير من النجاسات على قول هؤلاء من أول الفرائض. فهذا هذا.

وإما أن يقال : هذا دليل على جواز حمل النجاسة في الصلاة، وعامة مَنْ يخالف في هذه المسألة لا يقول بهذا القول، فيلزمهم ترك الحديث.

ثم هذا قول ضعيف لخلافه الأحاديث الصحاح في دم الحيض وغيره من الأحاديث.

<sup>(</sup>۱۰۰) رواه البخاري في صحيحه، في الجزية باب ٢١، وكتاب الوضوء باب ٦٩، وكتاب الصلاة باب ١٠٩، و١٠٠ ومناقب الأنصار باب ٢٩. ومسلم في صحيحه، كتاب الجهاد حديث ١٠٨، ١٠٨. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٩١، والإمام أحمد في المسند ٢٩٣/١، ٤١٧.

<sup>(</sup>١٠١) سورة: المدثر آية: ٤.

ثم إني لا أعلمهم يختلفون أنه مكروه، وأن إعادة الصلاة منه أولى، فهذا هذا.

لم يبق إلا أن يقال: الفرث، والسلي ليس بنجس، وإنما هو طاهر؛ لأنه فرث ما يؤكل لحمه، وهذا هو الواجب إن شاء الله تعالى؛ لكثرة القائلين به، وظهور الدلائل عليه، وبطول الوجهين الأولين يوجب تعين هذا.

فإن قيل : ففيه السلى، وقد يكون فيه دم.

قلنا : يجوز أن يكون دماً يسيراً، بل الظاهر أنه يسير، والدم اليسير معفو عن حمله في الصلاة.

فإن قيل : فالسلي لحم من ذبيحة المشركين، وذلك نجس، وذلك باتفاق.

قلنا: لا نسلم أنه قد كان حُرَّمَ حينئذ ذبائح المشركين، بل المظنون أو المقطوع به أنها لم تكن حُرِّمَتْ حينئذ، فإن الصحابة الذين أسلموا لم ينقل أنهم كانوا ينجسون ذبائح قومهم.

وكذلك النبي على لم ينقل عنه أنه كان يجتنب إلا ما ذبح للأصنام، أما ما ذبحه قومه في دورهم لم يكن يتجنبه، ولو كان تحريم ذبائح المشركين قد وقع في صدر الإسلام لكان في ذلك من المشقة على النفر القليل الذين أسلموا ما لا قبل لهم به، فأن عامة أهل البلد مشركون، وهم لا يمكنهم أن يأكلوا ويشربوا إلا من طعامهم، وخبزهم، وفي أوانيهم، لقلتهم وضعفهم وفقرهم.

ثم الأصل عدم التحريم حينئذ، فمَنْ ادّعاه احتاج إلى دليل.

الدليل السابع : وهو العاشر : ما صَعَّ عن النبي ﷺ : «أنه نهى عن الاستجمار بالعظم، والبعر، وقال : إنه زاد إخوانكم من الجن»(١٠٢)

وفي لفظ قال : «فسألوني الطعام لهم ولدوابهم، فقلت : لكم كل عظم ذكر اسم الله عليه، يعود أوفر ما يكون لحماً، وكل بعرة علف لدوابكم».

قال النبي ﷺ : «فلا تستنجوا بهما، فإنهما زاد إخوانكم من الجن»(١٠٣٠).

<sup>(</sup>۱۰۳) (۱۰۳) أنظر: صحيح مسلم، كتاب الطهارة حديث ٥٧. والسنن أبي داود، كتاب الطهارة باب ٤. وسنن البن وسنن الترمذي، كتاب الطهارة باب ١٢. وسنن النسائي، كتاب الطهارة باب ٣٦. وسنن ابن ماجة، كتاب الطهارة باب ٢٦، ٢٨. ومسند الإمام أحمد ٢٨ - ٤٣٦، ٤٥٨. وأيضاً سنن الترمذي تفسير سورة ٤٦.

فوجه الدلالة أن النبي على نهى أن يستنجى بالعظم، والبعر الذي هو زاد أخواننا من الجن، وعلف دوابهم، ومعلوم أنه إنما نهى عن ذلك لئلا ننجسه عليهم، ولهذا استنبط الفقهاء من هذا أنه لا يجوز الاستنجاء بزاد الإنس.

ثم أنه قد استفاض النهي في ذلك، والتغليظ حتى قبال : «مَنْ تقلد وتـراً، أو استنجى بعظم، أو رجيع، فإن محمداً منه بريء»(١٠٤).

ومعلوم أنه لو كان البعر في نفسه نجساً، لم يكن الإستنجاء به ينجسه، ولم يكن فرق بين البعر المستنجى به وهذا جمع بين ما فرقت السنة بينه.

ثم إن البعر لو كان نجساً لم يصلح أن يكون علفاً لقوم مؤمنين، فإنها تصير بذلك جلالة، ولو جاز أن تصير جلالة لجاز أن تعلف رجيع الإنس، ورجيع الدواب، فلا فرق حينئذ.

ولأنه لما جعل الزاد لهم ما فضل عن الإنس، ولدوابهم ما فضل عن دواب الإنس من البعر، شرط في طعامهم كل عظم ذكر اسم الله عليه، فلا بد أن يشرط في علف دوابهم نحو ذلك، وهو الطهارة.

وهـذا يبين لـك أن قـولـه في حـديث ابن مسعـود : لمَّا أتـاه بحجـرين وروثـه فقال \* (انها ركس) (۱۰۰).

إنما كان لكونها روثة آدمي، ونحوه. على أنها قضية عين، فيحتمل أن تكون روثة ما يؤكل لحمه، وروثة ما لا يؤكل لحمه، فلا يعم الصنفين، ولا يجوز القطع بأنها مما يؤكل لحمه، مع أن لفظ «الركس» لا يدل على النجاسة، لأن الركس: هو المركوس؛ أي المردود، وهو معنى الرجيع.

<sup>(</sup>١٠٤) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٢٠. والنسائي في سننه، كتاب الزينة باب ١٢. والإمام أحمد في المسند ١٠٨/٤، ١٠٩.

<sup>(</sup>١٠٥) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الوضوء باب ٢١. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة بـاب ١٣. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ٣٧. والإمام أحمد في المسند ١/٣٨٨، ٤١٨، ٤٢٠، ٥٥٠، ٤٦٥.

ومعلوم أن الاستنجاء بالرجيع لا يجوز بحال؛ إما لنجاسته، وإما لكونه علف دواب إخواننا من الجن.

المدليل الشامن: وهو الحادي عشر: أن هذه الأعيان لوكانت نجسة لبيّنة النبي على ولم يبينه، فليست نجسة، وذلك لأن هذه الأعيان تكثر ملابسة الناس لها ومباشرتهم لكثير منها، خصوصاً الأمة التي بعث فيها رسول الله على فإن الإبل والغنم غالب أموالهم، ولا يزالون يباشرونها ويباشرون أماكنها في مقامهم وسفرهم، مع كثرة الإحتفاء فيهم.

حتى أن عمر رضي الله عنه كان يأمر بذلك : تمعددوا، واخشوشنوا، وامشوا حفاة، وانتعلوا(١٠٦).

ومحالب الألبان كثيراً ما يقع فيها من أبوالها، وليس ابتلاؤهم بها بأقل من ولوغ الكلب في أوانيهم، فلو كانت نجسة يجب غسل الثياب والأبدان والأواني منها، وعدم مخالطته، ويمنع من الصلاة مع ذلك، ويجب تطهير الأرض مما فيه ذلك، إذا صلى فيها، والصلاة فيها تكثر في أسفارهم، وفي مراح أغنامهم، ويحرم شرب اللبن الذي يقع فيه بعرها، وتغسل اليد إذا أصابها البول، أو رطوبة البعر، إلى غير ذلك من أحكام النجاسة، لوجب أن يبين النبي على بياناً تحصل به معرفة الحكم، ولو بين ذلك لنقل جميعه أو بعضه، فإن الشريعة وعادة القوم توجب مثل ذلك، فلما لم ينقل ذلك علم أنه لم يبين لهم نجاستها.

وعدم ذكر نجاستها دليل على طهارتها من جهة تقريره لهم على مباشرتها، وعدم النهي عنه، والتقرير دليل الإباحة.

ومن وجه أن مثل هذا يجب بيانه بالخطاب، ولا تحال الأمة فيه على الرأي لأنه من الأصول لا من الفروع.

ومن جهة أن ما سكت الله عنه فهو مما عفا عنه، لا سيها إذا وصل بهذا الوجه.

الدليل التاسع : وهو الثاني عشر : وهو أن الصحابة والتابعين وعامة السلف قد

<sup>(</sup>١٠٦) انظر: تمييز البطيب من الخبيث ص ٥٩. وكشف الخفاء ٣١٦/١. والمقياصد الحسنة ١٦٣. وفيض القدير ٣٢٨/٣. وضعيف الجامع الصغير برقم ٣٤١٧. قيال الحافظ العراقي: ورواه أيضاً البغوي ورواه ابن عدي . والكل ضعيف.

ابتلي الناس في أزمانهم بأضعاف ما ابتلوا في زمن النبي على، ولا يشك عاقل في كثرة وقوع الحوادث المتعلقة بهذه المسألة. ثم المنقول عنهم أحد شيئين :

إما القول بالطهارة أو عدم الحكم بالنجاسة، مثل: ما ذكرناه عن أبي موسى، وأنس، وعبد الله بن مغفل: أنه كان يصلي وعلى رجليه أثر السرقين.

وهذا قد عاين أكابر الصحابة بالعراق.

وعن عبيد بن عمير قال : إن لي غنماً تبعر في مسجدي .

وهذا قد عاين أكابر الصحابة بالحجاز.

وعن إبراهيم النخعي : فيمن يصلي وقد أصابه السرقين، قال : لا بلس.

وعن أبي جعفر الباقر، ونافع مولى ابن عمر : أنه أصابت عمامته بول بعير فقالا جميعاً : لا بأس.

وسألها جعفر الصادق، وهو أشبه بالدليل على أن ما روي عن ابن عمر في ذلك من الغسل، إما ضعيف، أو على سبيل الاستحباب والتنظيف، فإن نافعاً لا يكاد يخفي عليه طريقة ابن عمر في ذلك، ولا يكاد يخالفه، والمأثور عن السلف في ذلك كثير.

وقد نقل عن بعضهم ألفاظ، إن ثبتت فليست صريحة بنجاسة محل النزاع، مثل:

ما روي عن الحسن أنه قال : البول كله يغسل.

وقد روي عنه أنه قال : لا بأس بأبوال الغنم.

فعلم أنه أراد بول الإنسان: الذكر، والأنثى، والكبير والصغير.

وكذلك ما روي عن أبي الشعثاء، أنه قال : الأبوال كلها أنجاس.

فلعله أراد ذلك إن ثبت عنه.

وقد ذكرنا عن ابن المنذر، وغيره: أنه لم يعرف عن أحد من السلف القول بنجاستها.

ومن المعلوم الذي لا شك فيه: أن هذا إجماع على عدم النجاسة، بل مقتضاه أن التنجيس من الأقوال المحدثة فيكون مردوداً بالأدلة الدالة على إبطال الحوادث، لا سيها مقالة محدثة مخالفة، لما عليه الصدر الأول.

ومن المعلوم أن الأعيان الموجودة في زمانهم ومكانهم إذا أمسكوا عن تحريمها وتنجيسها، مع الحاجة إلى بيان ذلك كان تحريمها وتنجيسها ممن بعدهم بمنزلة أن يمسكوا عن بيان أفعال يحتاج إلى بيان وجوبها لوكان ثابتاً، فيجيء من بعدهم فيوجبها.

ومتى قام المقتضى للتحريم أو الوجوب، ولم يذكروا وجوباً، ولا تحريماً كان إجماعاً منهم على عدم اعتقاد الوجوب والتحريم، وهو المطلوب.

وهذه الطريقة معتمدة في كثير من الأحكام، وهي أصل عظيم ينبغي للفقيه أن يتأملها، ولا يغفل عن غورها؛ لكن لا يسلم إلا بعدم ظهور الخلاف في الصدر الأول، فإن كان فيه خلاف محقق بطلت هذه الطريقة، والحق أحق أن يتبع.

الوجه العاشر: وهو الثالث عشر في الحقيقة: أنَّا نعلم يقيناً أن: الحبوب من الشعير، والبيضاء، والذرة، ونحوها كانت تُزرع في مزارع المدينة على عهد البنبي عليه وأهل بيته، ونعلم أن الدواب إذا داست، فلا بد أن تروث وتبول، ولو كان ذلك ينجس الحبوب لحرمت مطلقاً، أو لوجب تنجيسها.

وقد أسلمت الحجاز، واليمن، ونجد، وسائر جزائر العرب، على عهد رسول الله على وبعث إليهم سعاته وعماله يأخذون عشور حبوبهم من الحنطة وغيرها، وكانت سمراء الشام تجلب إلى المدينة، فيأكل منها رسول الله على والمؤمنون على عهده، وعامل أهل خيبر بشطر ما يخرج منها من ثمر وزرع، وكان يعطي المرأة من نسائه ثمانين وسق شعير من غلة خيبر، وكل هذه تداس بالدواب التي تروث وتبول عليها، فلو كانت تنجس بذلك لكان الواجب على أقل الأحوال تطهير الحب وغسله، ومعلوم أنه على عهده، فعلم أنه الم

ولا يقال: هو لم يتيقن أن ذلك الحب الذي أكله مما أصابه البول، والأصل الطهارة؛ لأنّا نقول: فصاحب الحب قد تيقن نجاسة بعض حبه، واشتبه عليه الطاهر بالنجس، فلا يحل له استعمال الجميع، بل الواجب تطهير الجميع؛ كما إذا علم نجاسة بعض البدن، أو الثوب، أو الأرض، وخفي عليه مكان النجاسة، غسل ما يتيقن به غسلها، وهو لم يأمر بذلك.

ثم اشتباه الطاهر بالنجس، نوع من اشتباه الطعام الحلال بالحرام، فكيف يباح أحدهما من غير تحرِّج.

فإن القائل : إما أن يقول يحرم الجميع. وإما أن يقول بالتحري، فأما الأكل من أحدهما بلا تحرِّ، فلا أعرف أحداً جوزه، وإنما يستمسك بالأصل مع تيقن النجاسة.

ولا محيص عن هذا الدليل، إلا إلى أحد أمرين:

إما أن يقال: بطهارة هذه الأبوال، والأرواث.

أو أن يقال : عفى عنها في هذا الموضع للحاجة؛ كما يعفى عن ريق الكلب في بدن الصيد على أحد الوجهين، وكما يطهر محل الاستنجاء بالحجر في أحد الوجهين إلى غير ذلك من مواضع الحاجات.

فيقال: الأصل فيها استحل جريانه على وفاق الأصل، فمَنْ ادّعى أن استحلال هذا مخالف للدليل؛ لأجل الحاجة، فقد ادّعى ما يخالف الأصل، فلا يقبل منه إلا بحجة قوية، وليس معه من الحجة ما يوجب أن يجعل هذا مخالفاً للأصل.

ولا شك أنه لو قام دليل يوجب الحظر، لأمكن أن يستثني هذا الموضع، فأما ما ذكر من العموم الضعيف، والقياس الضعيف، فدلالة هذا الموضع على الطهارة المطلقة أقوى من دلالة تلك على النجاسة المطلقة، على ما تبين عند التأمل.

على أن ثبوت طهارتها، والعفو عنها في هذا الموضع أحد موارد الخلاف، فيبقى إلحاق الباقي به بعدم القائل بالفرق.

ومن جنس هذا :

الدليل الحادي عشر : وهو الرابع عشر : وهو إجماع الصحابة، والتابعين، ومن بعدهم في كل عصر ومصر على : دياس الحبوب - من الحنطة وغيرها - بالبقر ونحوها، مع القطع ببولها، وروثها على الحنطة، ولم ينكر ذلك منكر، ولم يغسل الحنطة لأجل هذا أحد، ولا احترز عن شيء مما في البيادر لوصول البول أليه، والعلم بهذا كله علم اضطراري، ما أعلم عليه سؤالاً، ولا أعلم لمن يخالف هذا شبهة.

وهذا العمل إلى زماننا متصل في جميع البلاد، لكن لم نحتج بإجماع الأعصار التي ظهر فيها هذا الخلاف؛ لئلا يقولُ المخالف أنا أخالف في هذا، وإنما احتججنا بالإجماع قبل ظهور الخلاف.

وهذا الإجماع من جنس الإجماع على كونهم كانبوا يأكلون الحنطة، ويلبسون الثياب، ويسكنون البناء، فإنا نتيقن أن الأرض كانت تزرع، ونتيقن أنهم كانوا يأكلون

ذلك الحب، ويقرون على أكله، ونتيقن أن الحب لا يُداس إلا بالدواب، ونتيقن أن لا بد أن تبول على البيدر الذي يبقى أياماً ويطول دياسها له، وهذه كلها مقدمات يقينية.

الدليل الثاني عشر : وهو الخامس عشر : أن الله تعالى قال : ﴿وَطَهْرُ بَيْتِي لَلْطَائُفَيْنُ وَالْرَكُعُ وَالْسَجُودُ﴾ (١٠٧٠).

فأمر بتطهير بيته الذي هو المسجد الحرام.

وصح عنه \_ ﷺ - أنه أمر بتنظيف المساجد، وقال : «جعلت لي كـل أرض طيبة مسجداً وطهوراً» (١١٠٨).

وقال «الطواف بالبيت صلاة»(١٠٩).

ومعلوم قطعاً أن الحمام لم يزل ملازماً للمسجد الحرام لأمنه، وعبادة بيت الله، وأنه لا يزال ذرقه ينزل في المسجد، وفي المطاف والمصلى. فلو كان نجساً لتنجس المسجد بذلك، ولوجب تطهير المسجد منه: إما بإبعاد الحمام، أو بتطهير المسجد، أو بتسقيف المسجد، ولم تصح الصلاة في أفضل المساجد، وأمها وسيدها، لنجاسة أرضه، وهذا كله مما يعلم فساده يقيناً.

ولا بد من أحد قولين : إما طهارته مطلقاً، أو العفو عنه. كما في الـدليل قبله، وقد بيَّنا رجحان القول بالطهارة المطلقة.

الدليل الثالث عشر : وهو في الحقيقة السادس عشر : مسلك التشبيـ والتوجيـ فنقول، والله الهادي :

<sup>(</sup>١٠٧) سورة: الحج آية: ٢٦.

<sup>(</sup>١٠٩) رواه النسائي في سننه، كتاب المناسك باب ١٣٦. والدارمي في سننه، كتاب المناسك باب ٣٢. والإمام أحمد في المسند ٤١٤/٣، ٢٤/٥، ٣٧٧/٥

إعلم أن الفرق بين الحيوان المأكول وغير المأكول إنما فرق بينهما لافتراق حقيقتهما، وقد سمى الله هذا طيّباً، وهذا خبيثاً.

## وأسباب التحريم:

إما القوة السبعية التي تكون في نفس البهيمة، فأكلها يورث نبات أبداننا منها، فتصير أخلاق الناس أخلاق السباع، أو لما الله أعلم به، وإما خبث مطعمها كها يأكل الجيف من الطير، أو لأنها في نفسها مستخبثة كالحشرات، فقد رأينا طيب المطعم يؤثر في الحرمة، كها جاءت به السنة في لحموم الجلالة ولبنها وبيضها، فإنه حرم الطيب لاغتذائه بالخبيث، وكذلك النبات المسقى بالماء النجس، والمسمد بالسرقين عند مَنْ يقول به، وقد رأينا عدم الطعام يؤثر في طهارة البول، أو خفة نجاسته، مثل: الصبي الذي لم يأكل الطعام. فهذا كله يبين أشياء:

منها أن الأبوال قد يخفف شأتها بحسب المطعم كالصبي، وقد ثبت أن المباحات لا تكون مطاعمها إلا طيبة، فغير مستنكر أن تكون أبوالها طاهرة لذلك.

ومنها أن المطعم إذا خبث وفسد حرم ما نبت منه من لحم، ولبن، وبيض؛ كالجلالة والزرع المسمد، وكالطير الذي يأكل الجيف، فإذا كان فساده يؤثر في تنجيس ما توجبه الطهارة والحل، فغير مستنكر أن يكون طيبه وحله يؤثر في تطهير ما يكون في محل آخر، نجساً محرماً، فإن الأرواث، والأبوال مستحيلة مخلوقة في باطن البهيمة، كغيرها من اللبن وغيره.

يبين هذا ما يوجد في هذه الأرواث من مخالفتها غيرها من الأرواث في الخلق، والريح، واللون، وغير ذلك من الصفات، فيكون فرق ما بينها فرق ما بين اللبنين والمنبتين، وبهذا يظهر خلافها للإنسان.

يؤكد ذلك ما قد بيَّناه من أن المسلمين من الزمن المتقدم، وإلى اليوم في كل عصر ومصر ما زالوا يدوسون الزروع المأكولة بالبقر، ويصيب الحب من أرواث البقر وأبوالها، وما سمعنا أحداً من المسلمين غسل حباً، ولو كان ذلك منجساً أو مستقدراً، لأوشك أن ينهوا عنها، وأن تنفر عنه نفوسهم نفورها عن بول الإنسان.

ولو قيل هذا إجماع عملي لكان حقاً، وكذلك ما زال يسقط في المحالب من أبعار الأنعام، ولا يكاد أحمد يحترز من ذلك؛ ولمذلك عفما عن ذلك بعض مَنْ يقول

بالتنجيس، على أن ضبط قانون كلي في الطاهر والنجس مطرد منعكس، لم [يتيسر]، وليس ذلك بالواجب علينا بعد علمنا بالأنواع الطاهرة والأنواع النجسة.

فهذه إشارة لطيفة إلى مسالك الرأي في هذه المسألة؛ وتمامه ما حضرني كتابه في هذا المجلس.

﴿وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقِّ وَهُو يَهُدِي السَّبِيلُ ﴾ (١١٠).

<sup>(</sup>١١٠) سورة: الأحزاب آية: ٤.



# الفصل الثاني الخلاف في منيّ الآدمي

#### وفيه أقوال ثلاثة :

أحدها: أنه نجس كالبول، فيجب غسله رطباً ويابساً، من البدن والثوب، وهذا قول مالك، والأوزاعي، والثوري، وطائفة.

وثانيها : أنه نجس يجزىء فرك يابسه، وهذا قول أبي حنيفة وإسحاق، ورواية عن أحمد.

### ثم هنا أوجه :

قيل : يجزىء فرك يابسه، ومسح رطبه من الرجل دون المرأة، لأنه يعفى عن يسيره، ومني الرجل يأتي فركه ومسحه، بخلاف مني المرأة فإنه رقيق كالمذي، وهذا منصوص أحمد.

وقيل : يجزىء فركه فقط منهما لذهابه بالفرك، وبقاء أثره بالمسح.

وقيل: بل الجواز مختص بالفرك من الرجل دون المرأة، كما جاءت به السُّنَّةِ، كما سنذكره.

وثالثها: أنه مستقذر كالمخاط، والبصاق، وهذا قول الشافعي، وأحمد في المشهور عنه، وهو الذي نصرناه والدليل عليه وجوه:

#### أحدها:

ما أخرج مسلم، وغيره، عن عائشة قالت : «كنت أفرك المنيّ من ثوب رسول الله، ﷺ، ثم يذهب فيصلى فيه»(١١١).

<sup>(</sup>١١١) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ١٠٥، ١٠٦. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ١٣٤. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٨٧. والإمام أحمد في المسند ٢-٣٥، ٩٧، ١٣٥.

وروي في لفظ الدارقطني : «كنت أفركه إذا كان يابساً، وأغسله إذا كان رطباً». فهذا نص في أنه ليس كالبول يكون نجساً نجاسة غليظة.

فبقي أن يقال : يجوز أن يكون نجساً كالدم، أو طاهراً كالبصاق، لكن الثاني أرجع ؛ لأن الأصل وجوب تطهير الثياب من الأنجاس، قليلها، وكثيرها.

فإذا ثبت جواز حمل قليله في الصلاة، ثبت ذلك في كثيره، فإن القياس لا يفرق بينها.

فإن قيل: فقد أخرج مسلم في صحيحه، عن عائشة: «أن رسول الله - على كان يغسل المني ثم يخرج إلى الصلاة في ذلك الثوب، وأنا أنظر إلى أثر الغسل فيه»(١١٢).

فهذا يعارض حديث الفرك في منيّ رسول الله ـ ﷺ .

والغسل دليل النجاسة، فإن الطاهر لا يطهر.

فيقال: هذا لا يخالفه؛ لأن الغسل للرطب، والفرك لليابس، كما جاء مفسراً في رواية الدارقطني. أو هذا أحياناً، وهذا أحياناً.

وأما الغسل فإن الثوب قد يغسل من المخاط، والبصاق، والنخامة، استقذاراً لا تنجيساً.

ولهذا قال سعد بن أبي وقاص، وابن عباس: أمطه عنك ولو بأذخرة. فإنما هـو بمنزلة المخاط، والبصاق.

الدليل الثاني:

ما روى الإمام أحمد في مسنده، بإسناد صحيح، عن عائشة قالت: «كان رسول الله \_ ﷺ \_ يُسلّت المنيّ من ثوبه بعرق الأذخر، ثم يصلي فيه، ويحته من ثوبه يابساً ثم يصلى فيه» (١١٣).

وهذا من خصائص المستقذرات، لا من أحكام النجاسات، فإن عامة القائلين بنجاسته لا يجوزون مسح رطبه.

<sup>(</sup>١١٢) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ١٠٧، ١٠٨.

<sup>(</sup>١١٣) رواه الإمام أحمد في المسند ٢٤٣/٦.

#### الدليل الثالث:

ما احتج به بعض أوَّلينا، رواه إسحاقَ الأزرق، عن شريك، عن محمد بن عبد السرحمن، عن عطاء، عن ابن عبساس قال: سُوْلَ النبي على عن المني يصيب الثوب؟. فقال: «إنما هو بمنزلة المخاط والبصاق، وإنما يكفيك أن تمسحه بخرقة أو بأذخرة».

قال الدارقطني : لم يرفعه غير إسحاق الأزرق، عن شريك.

قالوا: وهذا لا يقدح؛ لأن إسحاق بن يوسف الأزرق أحد الأئمة، وروى عن سفيان وشريك وغيرهما، وحَدَّثَ عنه أحمد، ومَنْ في طبقته، وقد أخرج له صاحبا الصحيح، فيقبل رفعه وما ينفرد به.

وأنا أقول :

أما هذه الفتيا فهي ثابتة عن ابن عباس، وقبله سعد بن أبي وقاص، ذكر ذلك عنهما الشافعي وغيره في كتبهم.

وأما رفعه إلى النبي - على أمنكر، باطل، لا أصل له، لأن الناس كلهم رووه عن شريك موقوفاً. ثم شريك ومحمد بن عبد الرحمن - وهو ابن أبي ليلى - ليسا في الحفظ بذاك، والذين هم أعلم منهم بعطاء مثل: ابن جريج الذي هو أثبت فيه من القطب وغيره من المكيين لم يروه أحد إلا موقوفاً، وهذا كله دليل على وهم تلك الرواة.

فإن قلت : أليس من الأصول المستقرة أن زيادة العدل مقبولة ؟ وأن الحكم لمن رفع، لا لمن وقف لأنه زائد؟.

قلت : هذا عندنا حق مع تكافؤ المحدثين المخبرين وتعادلهم، وأما مع زيادة عدد مَنْ لم يزد فقد اختلف فيه أولونا. وفيه نظر.

وأيضاً فإنما ذاك إذا لم تتصادم الروايتان وتتعارضا، وأما متى تعارضتا يسقط رواية الأقل بلا ريب.

وههنا المروى ليس هو مقابل بكون النبي \_ ﷺ - قد قالها، ثم قالها صاحبه تارة : تارة ذاكراً، وتارة آثراً، وإنما هو حكاية حال، وقضية غين في رجل استفتى على صورة، وحروف مأثورة، فالناس ذكروا أن المستفتى ابن عباس، وهذه الرواية ترفعه إلى

النبي - على القضية إلا واحدة، إذ لو تعددت القضية، لما أهمل الثقات الأثبات ذلك على ما يعرف من اهتمامهم بمثل ذلك.

وأيضاً فأهل نقد الحديث والمعرفة به أقعد بذلك، وليسوا يشكُّون في أن هذه الرواية وَهُمَّ.

الدليل الرابع:

أن الأصل في الأعيان الطهارة، فيجب القضاء بطهارته حتى يجيئنا ما يوجب القول بأنه نجس، وقد بحثنا وسبرنا، فلم نجد لذلك أصلاً، فعلم أن كل ما لا يمكن الإحتراز عن ملابسته معفو عنه، ومعلوم أن المني يصيب أبدان الناس، وثيابهم، وفرشهم بغير اختيارهم، أكثر مما يلغ الهر في آنيتهم، فهو طواف الفضلات، بل قد يتمكن الإنسان من الإحتراز من البصاق، والمخاط المصيب ثيابه، ولا يقدر على الإحتراز من مني الإحتلام والجماع، وهذه المشقة الظاهرة توجب طهارته، ولو كان المقتضى للتنجيس قائماً.

ألا ترى أن الشارع خفف في النجاسة المعتادة، فاجتزأ فيها بالجامد، مع أن إيجاب الإستنجاء عند وجود الماء أهون من إيجاب غسل الثياب من المنيّ، لا سيما في الشتاء في حق الفقير، ومَنْ ليس له إلا ثوب واحد.

فإن قيل : الذي يدل على نجاسة المنيّ وجوه :

أحدها : ما روي عن عمار بن ياسر عن ـ النبي على ـ أنه قال : «إنما يغسل الثوب من البول، والغائط، والمنيّ، والقيء» رواه ابن عدي .

وحديث عائشة قد مضي في أن النبي ﷺ كان يغسله.

الوجه الثاني : أنه خارج يوجب طهارتي الخبث، والحدث، فكان نجساً كالبول، والحيض؛ وذلك لأن إيجاب نجاسة الطهارة دليل على أنه نجس، فإن إماطته وتنحيته أخف من التطهير منه، فإذا وجب الأثقل فالأخف أولى. لا سيها عند مَنْ يقول بوجوب الإستنجاء منه؛ فإن الإستنجاء إماطة وتنحية، فإذا وجب تنحيته في مخرجه، ففي غير مخرجه أحق وأولى.

الوجه الثالث: أنه من جنس المذي، فكان نجساً كالمذي؛ وذاك لأن المذي يخرج

عند مقدمات الشهوة، والمنيّ أصل المذي عند استكمالها، وهو يجري في مجراه، ويخرج من مخرجه، فأذا نجس الفرع، فلأن ينجس الأصل أولى.

الوجه الرابع: أنه خارج من الذكر، أو خارج من القبل، فكان نجساً كجميع الخوارج: مثل البول، والمذي، والودي؛ وذلك لأن الحكم في النجاسة منوط بالمخرج.

ألا ترى أن الفضلات الخارجة من أعالي البدن ليست نجسة، وفي أسافله تكون نجسة، وأن جمعها الإستحالة في البدن؟!.

الوجه الخامس : أنه مستحيل عن الدم ؛ لأنه دم قصرته الشهوة، ولهذا يخرج عند الإكثار من الجماع أحمر، والدم نجس، والنجاسة لا تطهر بالإستحالة عندكم.

الوجه السادس: أنه يجري في مجرى البول فيتنجس بملاقاة البول، فيكون كاللبن في الظرف النجس.

فهذه أدلة كلها تدل على نجاسته.

فنقول :

الجواب وعلى الله قصد السبيل:

أما حديث عمار بن ياسر فلا أصل له، في إسناده: ثابت بن حماد، قال الدارقطني: ضعيف جداً، وقال ابن عدي: له مناكير. وحديث عائشة مضى القول فيه.

وأما الوجه الثاني :

فقولهم: يوجب طهارتي الخبث والحدث، أما الخبث فممنوع؛ بل الإستنجاء منه مستحب، كما يستحب إماطته من الثوب والبدن، وقد قيل: هو واجب، كما قد قيل يجب غسل الأنثيين من المذي، وكما يجب غسل أعضاء الوضوء إذا خرج الخارج من الفرج، فهذا كله طهارة وجبت لخارج، وإن لم يكن المقصود بها إماطته وتنجيسه؛ بل سبب آخر كما يغسل منه سائر البدن.

فالحاصل : أن سبب الإستنجاء منه ليس هو النجاسة؛ بل سبب آخر. فقولهم : يوجب طهارة الخبث؛ وصف ممنوع في الفرع، فليس غسله عن الفرج للخبث، وليست

الطهارات منحصرة في ذلك: كغسل اليد عند القيام من نوم الليل، وغسل الميت، والأغسال المستحبة، وغسل الأنثين، وغير ذلك.

فهذه الطهارة إن قيل: بـوجوبها فهي من القسم الثالث، فيبطل قياسـه على البول؛ لفساد الوصف الجامع.

وأما إيجابه طهارة الحدث فهو حق؛ لكن طهارة الحدث ليست أسبابها منحصرة في النجاسات.

فإن الصغرى تجب من : الريح إجماعاً، وتجب بموجب الحجة من : ملامسة الشهوة، ومن مسً الفرج، ومن لحوم الإبل، ومن الرِّدة، وغسل الميت، وقد كانت تجب في صدر الإسلام من كل ما غيَّرته النار، وكل هذه الأسباب غير نجسة.

وأما الكبرى: فتجب بالإيلاج إذا التقى الختانان ولا نجاسة، وتجب بالولادة التي لا دم معها على رأي مختار، والولـد طاهـر. وتجب بالمـوت ولا يقال هـو نجس. وتجب بالإسلام عند طائفة.

فقولهم: إنما أوجب طهارة الحدث، أو أوجب الإغتسال نجس منتقض بهذه الصور الكثيرة، فبطل طرده. فإن ضموا إلى العلة كونه خارجاً انتقض بالريح والولد نقضاً قادحاً.

ثم يقال: قولكم خارج وصف طردي، فلا يجوز الإحتراز به، ثم إن عكسه أيضاً باطل، والوصف عديم التأثير، فإن ما لا يوجب طهارة الحدث منه شيء كثير: نجس كالدم الذي لم يسل، واليسير من القيء.

وأيضاً فسيأتي الفرق إن شاء الله تعالى. فهذه أوجه ثلاثة، أو أربعة.

وأما قولهم: التطهير منه أبعد من تطهيره. فجمع ما بين متفاوتين متباينين، فإن الطهارة منه طهارة عن حدث، وتطهيره إزالة خبث، وهما جنسان مختلفان في الحقيقة، والأسباب، والأحكام من وجوه كثيرة، فإن هذه تجب لها النية دون تلك.

وهذه من باب فعل المأمور به، وتلك من باب اجتناب المنهى عنه، وهذه مخصوصة بالماء أو التراب، وقد تزال بغير الماء في مواضع بالاتفاق، وفي مواضع على رأي، وهذه يتعدى حكمها محل سببها إلى جميع البدن، وتلك يختص حكمها بمحلها. وهذه تجب في غير محل السبب أو فيه وفي غيره، وتلك تجب في محل السبب فقط، وهذه

حسِّية وتلك عقلية، وهذه جارية في أكثر أمورها على سنن مقايس البحاثين، وتلك مستصعبة على سبر القياس، وهذه واجبة بالاتفاق، وفي وجوب الأخرى خلاف معلوم. وهذه لها بدل، وفي بدل تلك في البدن خاصة خلاف ظاهر.

وبالجملة : فقياس هذه الطهارة على تلك الطهارة : كقياس الصلاة على الحج ؛ لأن هذه عبادة، وتلك عبادة مع اختلاف الحقيقتين.

وأما الوجه الثالث :

وهو إلحاقه بالمذي، فقد منع الحكم في الأصل على قول بطهارة المذي، والأكثرون سلموه، وفرقوا بافتراق الحقيقتين؛ فإن هذا يخلق منه الولد الذي هـو أصل الإنسان، وذلك بخلافه.

ألا ترى أن عدم الإمناء عيب يبنى عليه أحكام كثيرة: منشؤها على أنه، نقص، وكثرة الإمذاء ربما كانت مرضاً، وهو فضلة محضة لا منفعة فيه كالبول، وإن اشتركا في انبعثاهما عن شهوة النكاح فليس الموجب لطهارة المنيّ أنه عن شهوة الباءة فقط؛ بل شيء آخر. وإن أجريناه مجراه فنتكلم عليه إن شاء الله تعالى.

وأما كونه فرعاً فليس كذلك؛ بل هو بمنزلة الجنين الناقص: كالانسان إذا أسقطته المرأة قبل كمال خلقه، فإنه وإن كان مبدأ خلق الإنسان فلا يناط به من أحكام الإنسان إلا ما قلّ، ولو كان فرعاً؛ فإن النجاسة استخباث وليس استخباث الفرع بالموجب خبث أصله: كالفضول الخارجة من الإنسان.

وأما الوجه الرابع :

فقياسه على جميع الخارجات بجامع اشتراكهن في المخرج منقوض بالفم، فإنه مخرج النخامة، والبصاق الطاهرين، والقيء النجس.

وكذلك الدبر مخرج الريح الطاهر، والغائط النجس.

وكذلك الأنف مخرج المخاط الطاهر، والدم النجس.

وإن فصلوا بين ما يعتاد الناس من الأمور الطبيعية وبين ما يعرض لهم لأسباب حادثة.

قلنا : النخامة المعدية ـ إذا قيل : بنجاستها ـ معتادة، وكذلك الريح .

وأيضاً فإنَّا نقول: لم قلتم أن الإعتبار بالمخرج؟ ولم لا يقال الإعتبار بالمحدن والمستحال، فما خلق في أعلى البدن فطاهر، وما خلق في أسفله فنجس، والمنيّ يخرج من بين الصلب والترائب؛ بخلاف البول، والودي.

وهذا أشد اطراداً؛ لأن القيء، والنخامة المنجسة خارجان من الفم، لكن لما استحالا في المعدة كانا نجسين.

وأيضاً فسوف نفرق إن شاء الله تعالى.

وأما الوجه الخامس :

فقولهم: مستحيل عن الدم، والإستحالة لا تطهر، عنه عدة أجوبة مستنيرة قاطعة:

أحدها: أنه منقوض بالآدمي وبمضغته، فإنها مستحيلان عنه، وبعده عن العلقة، وهي دم ولم يقل أحد بنجاسته، وكذلك سائر البهائم المأكولة.

وثانيها: أنَّا لا نسلم أن الدم قبل ظهوره وبروزه يكون نجساً، فلا بد من الدليل على تنجيسه، ولا يغني القياس عليه إذا ظهر وبرز باتفاق الحقيقة؛ لأنَّا نقول للدليل على طهارته وجوه:

أحدها: أن النجس هو المستقذر المستخبث، وهذا الوصف لا يثبت لهذه الأجناس إلا بعد مفارقتها مواضع خلقها، فوصفها بالنجاسة فيها وصف بما لا تتصف به.

وثانيها : أن خاصة النجس وجـوب مجانبته في الـصـلاة، وهذا مفقـود فيها في البدن من الدماء وغيرها.

ألا ترى أن مَنْ صلَّى حاملًا وعاءً مسدوداً قد أوعى دماً لم تصح صلاته.

فلئن قلت : عفى عنه لمشقة الاحتراز.

قلت: بل جعل طاهراً لمشقة الاحتراز، فها المانع منه، والرسول على على طهارة الهرة بمشقة الاحتراز، حيث يقول: «إنها ليست بنجسة إنها من الطوافين عليكم والطوافات» (١١٤٠)؟.

<sup>(</sup>۱۱٤) سبق تخريجه .

بل أقول: قد رأينا جنس المشقة في الاحتراز مؤثراً في جنس التخفيف، فإن كان الاحتراز من جميع الجنس مشقاً عفي عن جميعه، فحكم بالطهارة. وإن كان من بعضه عفي عن القدر المشق، وهنا يشق الاحتراز من جميع ما في داخل الأبدان، فيحكم لنوعه بالطهارة كالهر وما دونها، وهذا وجه ثالث.

الوجه الرابع: أن الدماء المستخبثة في الأبدان وغيرها، هي أحد أركان الحيوان التي لا تقوم حياته إلا بها حتى سميت نفساً، فالحكم بأن الله يجعل أحد أركان عباده من الناس والدواب نوعاً نجساً، في غاية البعد.

الوجه الخامس: أن الأصل الطهارة، فلا تثبت النجاسة إلا بدليل، وليس في هذه الدماء المستخبثة شيء من أدلة النجاسة، وخصائصها.

الوجه السادس: أنا قد رأينا الأعيان تفترق حالها: بين ما إذا كانت في موضع عملها ومنفعتها، وبين ما إذا فارقت ذلك.

فالماء المستعمل ما دام جارياً في أعضاء المتطهر فهو طهـور، فإذا انفصـل تغيرت حاله.

والماء في المحل النجس ما دام عليه فعمله باق وتطهيره، ولا يكون ذلك إلا لأنه طاهر مطهر، فإذا فارق محل عمله فهو : إما نجس، أو غير مطهر، وهذا مع تغير الأمواه في موارد التطهير، تارة بالطاهرات، وتارة بالنجاسات، فإذا كانت المخالطة التي هي أشد أسباب التغيير لا تؤثر في محل عملنا وانتفاعنا، فما ظنك بالجسم المفرد في محل عمله بخلق الله وتدبيره. فافهم هذا فإنه لباب الفقه.

الوجه الثالث عن أصل الدليل: أنَّا لو سلَّمنا أن الدم نجس، فإنه قد استحال وتبدل. وقولهم: الإستحالة لا تطهر.

قلنا : مَنْ أفتى الفتوى الطويلة العريضة المخالفة للإجماع؟! .

فإن المسلمين أجمعوا أن الخمر إذا بدأ الله بافسادها وتحويلها خلاً طهرت، وكذلك تحويل الدواب والشجر.

بل أقول: الإستقراء دلنا: أن كل ما بـدأ الله بتحويله وتبـديله من جنس إلى جنس، مثل: جعل الخمر خلاً، والـدم منياً، والعلقة مضغة، ولحم الجـلالة الخبيث طيباً، وكذلك بيضها ولبنها، والزرع المسقى بـالنجس إذا سقي بالمـاء الطاهـر، وغير

ذلك، فإنه يزول حكم التنجيس، ويزول حقيقة النجس، واسمه التابع للحقيقة، وهذا ضروري لا يمكن المنازعة فيه؛ فإن جميع الأجسام المخلوقة في الأرض، فإن الله يحولها من حال إلى حال، ويبدلها خلقاً بعد خلق، ولا التفات إلى موادها وعناصرها.

وأما ما استحال بسبب كسب الإنسان : كإحراق الروث حتى يصير رماداً، ووضع الخنزير في الملاحة حتى يصير ملحاً، ففيه خلاف مشهور.

وللقول بالتطهير اتجاه وظهور، ومسألتنا من القسم الأول، ولله الحمد.

الدليل الخامس:

أن المنيّ مخالف لجميع ما يخرج من الذكر:

في خلقه، فإنه غليظ وتلك رقيقة.

وفي لونه، فإنه أبيض شديد البياض.

وفي ريحه، فإنه طيب كرائحة الطلع، وتلك خبيثة.

ثم جعله الله أصلاً لجميع أنبيائه وأوليائه وعباده الصالحين، والإنسان المكرم، فكيف يكون أصله نجساً؟!.

ولهذا قال ابن عقيل : وقد ناظر بعض مَنْ يقول بنجاسته، لرجل قال لـه : ما بالك وبال هذا؟ قال : أريد أن أجعل أصله طاهراً وهو يأبي إلا أن يكون نجساً!!.

ثم ليس شأنه شأن الفضول، بل شأن ما هو غذاء ومادة في الأبدان، إذ هو قوام النسل، فهو بالأصول أشبه منه بالفضل.

الدليل السادس:

وفيه أجوبة :

أحدها : لا نسلم أنه يجري في مجرى البول، فقد قيل : إن بينهما جلدة رقيقة، وأن البول إنما يخرج رشحاً وهذا مشهور.

وبالجملة فلا بد من بيان اتصالحها، وليس ذلك معلوماً إلا في ثقب الذكر، وهـو طاهر، أو معفو عن نجاسته.

الوجه الثاني : أنه لو جرى في مجراه فلا نسلم أن البول قبل ظهوره نجس، كما مر

تقريره في الدم، وهو في الدم أبين منه في البول؛ لأن ذلك ركن وبعض، وهذا فضل.

الوجه الثالث: أنه لو كان نجساً فلا نسلم أن الممارسة في باطن الحيوان موجبة للتنجيس، كما قد قيل في الإستحالة، وهو في المماسة أبين.

يؤيد هذا قوله تعالى : ﴿من بين فرث ودم لبناً خالصاً سائغاً للشاربين ﴿(١١٥). ولو كانت المماسة في الباطن للفرث مثلاً موجبة للنجاسة لنجس اللهن.

فإن قيل: فلعل بينهما حاجزاً.

قيل: الأصل عدمه، على أن ذكره هذا في معرض بيان ذكر الإقتدار بإخراج طيب من بين خبيثين في الاغتذاء، ولا يتم إلا مع عدم الحاجز، وإلا فهو مع الحاجز ظاهر في كمال خلقه سبحانه.

وكذلك قوله: ﴿ حَالَصاً ﴾؛ والخلوص: لا بعد أن يكون مع قيام الموجب للشوب.

وبالجملة: فخروج اللبن من بين الفرث والـدم، أشبه شيء بخروج المنيّ من مخرج البول، وقـد سلك هذا المسلك من رأى إنفحـة الميتة ولبنها طـاهراً؛ لأنـه كان طاهراً، وإنما حدث نجاسة الوعاء فقال: الملاقاة في الـباطن غير ظاهر.

ومَنْ نجس هذا فرق بينه وبين المنيّ، بأن المنيّ ينفصل عن النجس في الباطن أيضاً، بخلاف اللبن، فإنه لا يمكن فصله من الميتة إلا بعد إبراز الضرع، وحينئذ يصير في حد ما يلحقه النجاسة.

والله يقول الحق وهو يهدي السبيل، والحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى. وهذا الذي حضرني في هذا الوقت، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١١٥) سورة: النحل آية: ٦٦.



# فصل الخلاف في وجوب الترتيب في الوضوء وغيره من العبادات

الترتيب في الوضوء، وغيره من العبادات والعقود: النزاع فيه مشهور.

فمذهب الشافعي وأحمد : يجب.

ومذهب مالك وأبي حنيفة : لا يجب.

وأحمد قد نص على وجوبه نصوصاً متعددة. ولم يذكر المتقدمون ـ كالقاضي ـ ومَنْ قبله ـ عنه نزاعاً.

قال أبو محمد : لم أرعنه فيه خلافاً .

قال : وحكى أبو الخطاب : رواية أخرى عن أحمد : أنه غير واجب.

قلت : هذه أخذت من نصه في الـقبضة للاستنشاق. فلو أُخر غسلها إلى ما بعد غسل الرجلين : ففيه عن أحمد روايتان منصوصتان.

فإنه قال في إحدى الروايتين : إنه لو نسيهـما حتى صلّى : تمضمض واستنشق، وأعاد الصلاة، ولم يعد الوضوء.

لما في السنن عن المقدام بن معدي كرب: أنه أن بوضوء، فغسل كفيه ثلاثاً، ثم غسل وجهه ثلاثاً، ثم غسل ذراعيه ثلاثاً ثم تمضمض واستنشق(١١٦).

فغير أبي الخطاب فرق بينهما وبين غيرهما، بأن الترتيب إنما يجب فيها ذكر في القرآن. وهما ليسا في القرآن.

وأبو الخطاب \_ ومَنْ تبعه \_ رأوا هذا فرقاً ضعيفاً .

<sup>(</sup>١١٦) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٥١، ٥١، ٥٠٥. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٩٤. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٣٧. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ٧٧، ٧٨، ٩٤. واكترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٧٧، ٣٠. ٩٢.

فإن الأنف، والفم، لولم يكونا من الوجه، لما وجب غسلهما.

ولهذا خرج الأصحاب: أنها من الوجه. كما قال الخرقي وغيره «والفم والأنف من الوجه».

ولأن النبي على كان يستفتح بهما غسل الوجه، يبدأ بغسل ما بطن منه.

وقَدَّم المضمضة، لأن الفم أقرب إلى الظاهر من الأنف.

ولهذا كان الأمر به أوكد.

وجاءت الأحاديث الصحيحة بالأمر به.

ثم كان النبي على يغسل سائر الوجه.

فإذا قيل بوجوبها مع النزاع، فهما كسائر ما نوزع فيه. مثل البياض الذي بين العذار والأذن، فمالك وغيره يقول: ليس من الوجه. وفي النزعتين والتحذيف، ثلاثة أوجه:

قيل: هما من الرأس.

وقيل: من الوجه.

والصحيح : أن النزعتين من الرأس، والتحذيف من الوجه، فلو نسي ذلك فهو كما لو نسي المضمضة والاستنشاق.

فتسوية أبي الخطاب أقوى.

وعلى هذا: فأحمد إنما نص على من ترك ذلك ناسياً.

ولهذا قيل له : نسي المضمضة وحدها؟ .

فقال: الاستنشاق عندي أوكد.

يعني : إذا نسي ذلك وصلًى. قال : يغسلهما، ويعيد الصلاة، والإعادة إذا ترك الاستنشاق عنده أوكد، للأمر به في الأحاديث الصحيحة. وكذلك الحديث المرفوع، فإن جميع مَنْ نقل وضوء النبي ﷺ أخبروا : أنه بدأ بهما.

وهذا حكى فعلاً واحداً. فلا يمكن الجزم بأنه كان متعمداً.

وحينتُذ فليس في تأخيرهما عمداً سنّة، بـل السُّنَّة في النسيان. فـإن النسيان

متيقن. فإن الظاهر: أنه كان ناسياً إذا قدر الشك. فإذا جاز مع التعمد، فمع النسيان أولى. فالناسي معذور بكل حال. بخلاف المتعمد. وهو القول الثالث.

وهو الفرق بين المتعمد، لتنكيس الوضوء وبين المعذور بنسيان أو جهل. وهـو أرجح الأقوال. وعليه يدل كلام الصحابة، وجمهور العلماء.

وهو الموافق لأصول المذهب في غير هذا الموضع. وهو المنصوص عن أحمد في الصورة التي خرج منها أبو الخطاب.

فمن ذلك : إذا أخل بالترتيب بين الذبح، والحلق، فإن الجاهل يُعذر بلا خلاف في المذهب.

وأما العالم المتعمد : فعنه روايتان .

والسُّنَّة إنما جاءت عن النبي ﷺ : كان يُسأل عن ذلك؟ فيقول : «إفعل، ولا حرج»(١١٧).

لأنهم قدَّموا وأخَّروا بلا علم.

لم يتعمدوا المخالفة للسنة. وإلا فالقرآن قد جاء بالترتيب لقوله: ﴿ولا تحلقوا رؤوسكم حتى يبلغ الهدى محله ﴾(١١٨).

وقال النبي ﷺ : «إني قلدت هـ دبي، ولبــ دت رأسي، فــ لا أحــ لَ وأحلق حتى أنحر» (١١٩).

وقوله ﴿ثم ليقضوا تفثهم وليوفوا نذورهم وليطوفوا بـالبيت العتيق﴾(١٢٠) أدل

<sup>(</sup>١١٧) رواه الدارمي في سننه، كتاب المناسك باب ٥٠. وأبو داود في سننه، كتاب المناسك باب ٨٧. والنسائي في سننه، كتاب الحج باب ٢٢٤. وابن ماجة في سننه، كتاب المناسك باب ٧٤.

<sup>(</sup>١١٨) سورة: البقرة آية: ١٩٦.

<sup>(</sup>١١٩) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الحج باب ٣٤، ١٠٧، ١٢٦، وكتاب المغازي باب ٧٧، وكتاب اللباس باب ٦٩. ومسلم في صحيحه، كتاب الحج حديث ١٧٥، ١٧٧، ١٧٧، وأبو داود في سننه، كتاب المناسك باب ٤٠، ٢٧. وابن ماجة في سننه، كتاب المناسك باب ٤٠، ٢٧. وابن ماجة في سننه، كتاب المناسك باب ١٨٠. والإمام أحمد في المسند ٢/١٢٤، المناسك باب ٢٨٠، ٢٨٤، ٢٨٥.

<sup>(</sup>١٢٠) سورة: الحج. آية: ٢٩.

على الترتيب من قوله : ﴿إِن الصفا والمروة من شعائر الله ﴾ (١٢١).

لكن يقال : قد فرقوا بأن هذه عبادة واحدة مرتبط بعضها ببعض وتلك عبادات، كالحج والعمرة والصلاة والزكاة .

وهكذا فرق أبو بكر عبد العزيز بين الوضوء وغيره. فقال: ذاك كله من الحج: الدماء والذبح والحلق والطواف. والحج عبادة واحدة.

ولهذا متى وطىء قبل التحلل الأول فسد الحج عند الجمهور وهل يحصل كالدم وحده، أو كالدم والحلق؟ على روايتين :

ومنها: إذا نسي بعض آيات السورة في قيام رمضان. فإنه لا يعيدها، ولا يعيد ما بعدها، مع أنه لو تعمد تنكيس آيات السورة وقراءة المؤخر قبل المقدم: لم يجز بالإتفاق. وإنما النزاع في ترتيب السور. نص على ذلك أحمد. وحكاه عن أهل مكة.

سئل عن الامام في شهر رمضان يدع الأيات من السورة، ترى لمن خلفه أن يقرأها؟.

قال : نعم . ينبغي له أن يفعل . قد كانوا بمكة يوكلون رجلًا يكتب ما ترك الإمام من الحروف وغيرها . فإذا كان ليلة الختمة أعاده .

قال الأصحاب ـ كأبي محمد : وإنما استحب ذلك لتتم الختمة. ويكمل الثواب.

فقد جعل أهل مكة، وأحمد، وأصحابه؛ إعادة المنسي من الآيات وحده يكمل الختمة والثواب، وإن كان قد أخلُّ بالترتيب هنا، فإنه لم يقرأ تمام السورة.

وهذا مأثور عن علي رضي الله عنه «أنه نسي آية من سورة. ثم في أثناء القراءة : قرأها : وعاد إلى موضعه» ولم يشعر أحد أنه نسي إلا من كان حافظاً.

فهكذا مَنْ ترك غسل عضو أو بعضه نسياناً يغسله وحده : ولا يعيد غسل ما بعده، فيكون قد غسله مرتين. فإن هذا لا حاجة إليه.

وهذا التفصيل يوافق ما نقل عن الصحابة والأكثرين، فإن الأصحاب وغيرهم فعلوا كما نقله ابن المنذر عن علي، ومكحول، والنخعي، والزهري، والأوزاعي. فيمَنْ

<sup>(</sup>١٢١) سورة: البقرة آية: ١٥٨.

نسي مسح رأسه، فرأى في لحيته بللًا، فمسح به رأسه. فلم يأمروه بإعادة غسل رجليه، واختاره ابن المنذر.

وقد نقل عن علي، وابن مسعود : «ما أبالي بأي أعضائي بدأت».

قال أحمد : إنما عني به اليسرى على اليمني : لأن مخرجها من الكتاب واحد.

ثم قال أحمد : حدثني جرير، عن قابوس، عن أبيه : «أن علياً سئل فقيـل له : أحدنا يستعجل، فيغسل شيئاً قبل شيء؟ فقال : لا. حتى يكون كها أمره الله تعالى».

فهذا الذي ذكره أحمد عن على يدل على وجوب الترتيب.

وما نقله ابن المنذر في صورة النسيان : يدل على أن الترتيب يسقط مع النسيان، ويعيد المنسي فقط.

فدل على أن التفصيل قول على رضى الله عنه.

وقد ذكر مَنْ أسقطه مطلقاً : ما روي عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه قال : «لا بأس أن تبدأ برجليك قبل يديك».

لكن قال أحمد وغيره: لا نعرف لهذا أصلًا.

ونقلوا في الــوجــوب عن سعيـــد بن المسيب، وعـطاء والحسن. وهؤلاء أئمــة التابعين.

وصورة النسيان مرادة قطعاً. فتبين أنها قول جمهور السلف، أو جميعهم.

والأمر المنكر: أن تتعمد تنكيس الوضوء، فلا ريب أن هذا مخالف لظاهر الكتاب، مخالف للسنة المتواترة. فإن هذا لو كان جائزاً لكان قد وقع أحياناً، أو تبين جوازه: كما في ترتيب التسبيح.

لما قال النبي ﷺ: «أفضل الكلام ـ بعد القرآن ـ أربع. وهن من القرآن: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله. والله أكبر. لا يضرك بأيتهن بدأت (١٢٢٠).

<sup>(</sup>١٢٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الإيمان باب ١٩ . والإمام أحمد في المسند ٥٠/٥.

ومما يدل على ذلك شرعاً ومذهباً : أن مَنْ نسي صلاة صلاّها إذا ذكرها بالنص (١٢٣).

وقد سقط الترتيب هنا في مذهب أحمد بلا خلاف. ومذهب أبي حنيفة، وغيره. ولكن حكى عن مالك: أنه لا يسقط، وقاسوا ذلك على ترتيب الطهارة.

وقول النبي ﷺ «مَنْ نام عن صلاة أو نسيها فليصلها إذا ذكرها»(١٢٤) نص في أنه يصليها في أي وقت ذكر، وليس عليه غير ذلك.

وقد سلم الأصحاب: أن ترتيب الجمع لا يسقط بالنسيان.

وعموم الحديث يدل على سقوطه. فلو كانت المنسية هي الأولى من صلاتي الجمع : أعادها وحدها بموجب النص.

ومَنْ أوجب إعادة الثانية فقد خالف.

وكذلك يقال في سائر أهل الأعذار، كالمسبوق إذا أدركهم في الثانية : صلَّاها معهم، ثم صلَّى الأولى. كما لو أدرك بعض الصلاة.

وليس ترتيب صلاته على أول الصلاة بأعظم من ترتيب آخر الصلاة على أولها.

وإذا كان هكذا سقط ما أدرك، ويقضي ما سقط؛ فهذا في الصلاتين أولى، لا سيها وهو إذا لم يدرك من المغرب إلا تشهداً، تشهد ثلاث تشهدات، كما في حديث ابن مسعود المشهور في قصة مسروق وحديثه.

وهذا أصل ثابت بالنص والإجماع، يعتبر بـ نظائـره، وهو سقـوط الترتيب عن المسبوق.

وكانوا في أول الإسلام لا يرتبون. فيصلون ما فاتهم، ثم يصلون مع الإمام، لكن نسخ ذلك.

<sup>(</sup>١٢٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب المواقيت باب ٣٧. ومسلم في صحيحه، كتاب المساجد حديث (١٢٣) رواه البخاري في سننه، كتاب الصلاة باب ١١. والترمذي في سننه، كتاب الصلاة باب ١١. والترمذي في سننه، كتاب الصلاة باب ١٦، ١٧. وابن ماجة في سننه، كتاب المواقيت باب ٥٢، ٥٣، ٥٥. وابن ماجة في سننه، كتاب الصلاة باب ١٠. ومالك في الموطأ. كتاب الصلاة باب ٢٦. ومالك في الموطأ. كتاب الصلاة باب ٢٥. وكتاب السفر باب ٧٧. والإمام أحمد في المسند ١٠٠/، ٢٤٣، ٢٦٧، ٢٦٩، ٢٨٢، ٢٨٢، ٢٢٥٠.

وقد روي أن أول مَنْ فعله معاذ. فقال النبي ﷺ: «قد سَنَّ لكم معاذ فاتبعوه». والأئمة الأربعة: على أنه يقرأ في ركعتي القضاء بالحمد وسورة. وكذلك لو أدرك الإمام ساجداً سجد معه بالنص وإتفاق الأئمة.

فقد سجد قبل القيام لمتابعة الإمام وإن لم يعتد به. لكنه لو فعل هذا عمداً لم يجز. فلو كبر وسجد ثم قام: لم تصح صلاته.

لكن هذا يستدل به على أن الركعة الواحدة يجب فيها الترتيب. فإن هذا السجود - ولو ضم إليه بعد السلام ركوعاً مجرداً - لم يصر ذلك ركعة. بل عليه أن يأتي بركعة بعدها سجدتان، لأنه أخلً بالترتيب والموالاة.

فكذلك إذا نسي الركوع حتى تشهّد وسلّم، ففيه قولان في المذهب: هل تبطل صلاته؟.

والمنصوص : إن لم يطل الفصل بني على ما مضى، وهو قول الشافعي رحمه الله وغيره.

وذهب طائفة من العلماء إلى سقوط الموالاة والترتيب في الصلاة مع النسيان.

فقال مكحول، ومحمد بن أسلم ـ في المصلّي : ينسى سجدة أو ركعة ـ يصليها متى ما ذكرها. ويسجد للسهو.

وقال الأوزاعي، لرجل نسي سجدة من صلاة الظهر، فذكرها في صلاة العصر يمضي في صلاته. فإذا فرغ سجد.

ويدل على هذا القول: أحاديث سجود السهو، فإنها تدل على أنه يتم الصلاة، ثم يسجد للسهو، ولو مع طول الفصل.

وأما المسبوق: فالسجود الذي فعله مع الإمام: كان لمتابعة الإمام. ولهذا قال النبي على لأبي بكر: «زادك الله حرصاً؛ ولا تعد»(١٢٥).

<sup>(</sup>١٢٥) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الأذان باب ١١٤. وأبو داود في سننه، كتاب الصلاة بـاب ١٠٠. والنسائي في سننه، كتاب الإمامة باب ٦٣. والإمام أحمد في المسند ٥/ ٣٩، ٤٦، ٥٥، ٤٦، ٥٠.

وهو متمكن من أن يأتي بالركعة بعد السلام، فلا عذر له حتى (١٢٦) وإذا نسي ركناً من الأولى حتى شرع في الثانية ففيها قولان.

مالك، وأحمد، لا يقولان بالتلفيق. بل تلغو المنسي ركنها. وتقوم هذه مقامها. ولكن هل يكون ذلك بالقراءة أو بالركوع؟ فيه نزاع.

والشافعي يقول: ما فعله بعد الركوع المنسي، فهو لغو. لأن فعله في غير محله، لا أن يفعل نظيره في الثانية. فيكون هو تمام الأول كما لوسلم من الصلاة، ثم ذكر. فإن، السلام يقع لغواً.

فأحمد، ومالك يقولان: هو إنما يقصد بما فعله أن يكون من الركعة الثانية. لم يقصد أن يكون من الأولى، وهو إذا قرأ أو ركع في الركعة الثانية: أمكن أن يجعلها هي الأولى. فإن الترتيب بين الركعات يسقط بالعذر؛ فلا وجه لإبطال هذه، ولا يكون فاعلاً له في غير محله، إلا إذا جعلت هذه ثانية. فإذا جعلت الأولى: كان قد فعله في محله.

وإذا قيل: هو قصد الثانية قبل، وقصد بالسجود فيها السجود في الثانية لرعاية ترتيبه في أبعاض الركعة بأن لا يجعل بعضها في ركعة غيرها: أولى من رعايتها في الركعتين. فإن جعل الأولى ثانية يجوز للعذر، كما في المسبوق. وأما جعل سجود الثانية تماماً للأولى: فلا نظير له في المشرع. وبسط هذا له مكان آخر.

والمقصود هنا: سقوط الترتيب في الوضوء بالنسيان، وكذلك سقوط الموالاة كما هو قول مالك. وكذلك بغير النسيان من الأعذار، مثل: بعد الماء. كما نقل عن ابن عمر، فإن الصلاة نفسها إذا جاز فيها عدم الموالاة للعذر؛ فالوضوء أولى، بدليل صلاة الخوف في حديث ابن عمر، وأحاديث سجود السهو.

وأما حديث صاحب اللمعة، التي كانت في ظهر قدمه: فمثل هذا لا ينسى. فدلً أنه تركها تفريطاً.

والموالاة في غسل الجنابة : لا تجب، للحديث الذي فيه أنه «رأى في بدنه موضعاً لم يصبه الماء، فعصر عليه شعره».

<sup>(</sup>١٢٦) حُرم بالأصل.

والأصحاب فرقوا بينه وبين الوضوء. فإنه لا يجب ترتيبه فكذلك الموالاة. ومالك يوجب الموالاة. وإن لم يوجب الترتيب في الوضوء.

وأما في الغسل: فالبدن كعضو واحد. والعضو الواحد لا ترتيب فيه بالإتفاق.

وأما تعمُّد تفريق الغسل: فهو كتعمد تفريق غسل العضو الواحد. لكن فرق بينها؛ فإن غسل الجنابة كإزالة النجاسة، لا يتعدى حكم الماء محله؛ بخلاف الوضوء. فإن حكمة طهارة جميع البدن، والمغسول أربعة أعضاء. وهذا محل نظر.

والجنب إذا وجد بعض ما يكفيه استعمله.

وأما المتوضىء: ففيه قولان للأصحاب. ومن جوَّز ذلك جعـل الوضـوء يتفرق للعذر، وجعل ما غسل يحصل به بعض الطهارة.

وكذلك الماسح على الخفين، إذا خلعهما. هل يقتصر على مسح الرجلين، أو يعيد الوضوء؟.

فيه قولان، هما روايتان.

وقد قيل : إن المأخذ هو الموالاة .

وقيل : إن المأخذ أن الوضوء لا ينتقض. فإذا عاد الحدث إلى الرجل عاد إلى جميع الأعضاء، وهذا عند العذر : فيه نزاع كها تقدم.

وقد يكون الترتيب شرطاً لا يسقط بجهل ولا نسيان.

كما في الحديث الصحيح: «مَنْ ذبح قبل الصلاة فإنما هو شاة لحم» (١٢٧).

فالذبح الأضحية : مشروط بالصلاة قبله. وأبو بردة بن نيار رضي الله عنه كان جاهلًا، فلم يعذره بالجهل. بل أمره بإعادة الذبح.

بخلاف الذين قدموا في الحج : الذبح على الرمي، أو الحلق على ما قبله. فإنه قال : «أفعل ولا حرج»(١٢٨).

<sup>(</sup>١٢٧) رواه البخاري في صحيحه، كتاب العيدين باب ٧، ١٠، وكتاب الأضاحي باب ١، ١١. ومسلم في صحيحه، كتاب الأضاحي حديث ٧. والنسائي في سننه، كتاب العيدين بـاب ٨. والإمام أحمد في المسند ٢٣٢/٤، ٣٠٣.

<sup>(</sup>۱۲۸) سبق تخریجه.

فهاتان سنتان : سُنَّة في الأضحية، إذا ذبحت قبل الصلاة : أنها لا تجزىء. وسُنَّة في الهدى، إذا ذبح قبل الرمى جهلًا : أجزأ.

والفرق بينهما \_ والله أعلم \_ أن الهـ دى صار نسكاً بسوقـ ه إلى الحرم، وتقليـ ده، وإشعاره. فقد بلغ محله في المكان والزمان. فإذا قدم جهلًا: لم يخرج عن كونه هدياً.

وأما الأضحية : فإنها قبل الصلاة لا تتميز عن شاة اللحم. كما قبال النبي ﷺ : «مَنْ ذبح قبل الصلاة، فإنما هي شاة لحم قدمها لأهله»(١٢٩).

وإنما هي نسك بعد الصلاة.

كها قال تعالى : ﴿ فصلِّ لربك وانحر ﴾ (١٣٠).

وقال : ﴿إِنْ صِلاتِي ونسكي ﴾ (١٣١) .

فصار فعله قبل هذا الوقت : كالصلاة قبل وقتها.

فهذا وقت الأضحية، وقته بعد فعل الصلاة. كما بين الرسول على ذلك في الأحاديث الصحيحة. وهو قول الجمهور من العلماء: مالك، وأبي حنيفة، وأحمد بن حنبل، وغيرهم.

وإنما قدر وقتها بمقدار الصلاة : الشافعي، ومَنْ وافقه من أصحاب أحمد، كالخرقي.

وفي الأضحية : يشترط في أحد القولين أن يذبح بعد الإمام. وهو قول مالك، وأحد القولين في مذهب أحمد. ذكره أبو بكر.

والحجة فيه حديث جابر في الصحيح.

وقد قيل : إن قوله ﴿لا تقدموا بين يدي الله ورسوله ﴾ (١٣٢).

نزلت في ذلك، وكذلك في الإِفاضة من عرفة قبل الإِمام قولان في مذهب أحمد : يجب فيه دم، فهذا عند مَنْ يوجبه بمنزلة اتباع المأموم الإِمام في الصلاة.

<sup>(</sup>١٢٩) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>١٣٠) سورة: الكوثر آية: ٢.

<sup>(</sup>١٣١) سورة: الأنعام آية: ١٦٦٢.

<sup>(</sup>١٣٢) سورة: الحجرات آية: ١.

### فصل الموالاة والترتيب في قراءة الفاتحة

وما ذكره من نصه على قراءة ما نسي : يدل على أن الترتيب يسقط بالنسيان في القراءة .

وقد ذكر أحمد وأصحابه: أن موالاة الفاتحة واجبة. وإذا تركها لعذر نسيان، قالوا ـ واللفظ لأبي محمد ـ وإن كثر ذلك ـ أي الفصل ـ استأنف قراءتها إلا أن يكون المسكوت مأموراً به: كالمأموم يشرع في قراءة الفاتحة ثم يسمع قراءة الإمام فينصت له.

ثم إذا سكت الإمام: أتم قراءتها وأجزأته. أوماً إليه أحمد. وكذلك إن كان السكوت نسياناً أو توباً، أو لانتقاله إلى غيرها غلطاً: لم تبطل. فإذا ذكر: أتى بما بقي منها. فإن تمادى فيها هو فيه ـ بعد ذكرها ـ أبطلها. ولزمه استئنافها.

قال : وإن قدم آية منها في غير موضعها : أبطلها. وإن كان غلطاً. رجع إلى موضع الغلط فأتمها.

فلم يسقطوا الترتيب بالعذر، كما أسقطوا الموالاة. فإن الموالاة أخف. فإنه لو قرأ بعض سورة اليوم وبعضها غداً، جاز، ولو نكسها : لم يجز.

ويفرق في الترتيب بين الكلام المستقل الذي إذا أتى به وحده كان مما يسوغ تلاوته، وبين ما هو مرتبط بغيره. فلو قال : ﴿صراط الذين أنعمت عليهم ﴾ (١٣٣٠) لم يكن هذا كلاماً مفيداً حتى يقول : ﴿اهدنا الصراط المستقيم. صراط الذين أنعمت عليهم ﴾ ولو قال ﴿إياك نعبد وإياك نستعين ﴾ ثم قال ﴿الحمد لله رب العالمين. الرحمن الرحيم ﴾كان مفيداً.

<sup>(</sup>١٣٣) الآية والآيات التي تليها من سورة الفاتحة.

لكن مثل هذا لا يقع فيه أحد. ولا يبتدىء أحد الفاتحة بمثل ذلك، لا عمداً ولا غلطاً، وإنما يقع الغلط فيها يحتاج فيه إلى الترتيب، فهذا فرق بين ما ذكروه فيها ينسى من الختمة.

# فصل التكرار والترتيب في التيمم

ومما يبين أن الترتيب يسقط إذا احتاج إلى التكرار بلا تفريط من الإنسان: أن التيمم يجزىء بضربة واحدة، كما دلَّ عليه الحديث الصحيح - حديث عمار بن ياسر رضى الله عنها - وهو مذهب أحمد بلا خلاف.

وهو في الصحيحين من حديث أبي موسى. ومن حديث ابن أبزى.

ففي حديث ابن أبزى «إنما كان يكفيك هكذا» (١٣٤) فضرب بكفيه الأرض ونفخ فيها، ثم مسح بهما وجهه وكفيه.

وكذلك لمسلم في حديث أبي موسى «إنحا كان يكفيك أن تقول هكذا»(١٣٥) وضرب بيديه إلى الأرض، فنفض يديه، فمسح وجهه وكفيه.

وللبخاري «ومسح وجهه وكفيه مرة واحدة»(١٣٦).

وقد اختلف الأصحاب في هذه الصفة.

فقيل : يرتب، فيمسح وجهه ببطون أصابعه، وظاهر يديه براحته.

وقيل : لا يجب ذلك. بل يمسح بهما وجهه وظاهر كفيه.

وعلى الوجهين : لا يؤخر مسح الراحتين إلى ما بعد الوجه، بل يمسحها : إما قبل الوجه، وإما مع الوجه، وظهور الكفين.

ولهذا قال ابن عقيل: رأيت التيمم بضربة واحدة قد أسقط ترتيباً مستحقاً في الوضوء. وهو أنه بعد أن مسح باطن يديه مسح وجهه.

<sup>(</sup>۱۳۵) (۱۳۵) (۱۳۲) رواه البخاري في صحيحه، كتاب التيمم باب ۸. ومسلم في صحيحه، كتاب الحيض حديث ۱۱۰. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ۱۲۱. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة بـاب ۲۰۱، ۱۹۸، ۲۰۱. ومسند الإمام أحمد ۲۲۶/۶، ۲۲۵، ۳۹۹، ۳۹۲.

وفي الصحيحين: من حديث عمار بن ياسر من طريق أبي موسى رضي الله عنها، قال: «إنما يكفيك أن تقول بيديك هكذا» ثم ضرب بيديه الأرض ضربة واحدة، ثم مسح الشمال على اليمين وظاهر كفيه ووجهه» (١٣٧).

لفظ البخاري «وضرب بكفيه ضربة على الأرض. ثم نفضهما، ثم مسح بهما ظهر كفه بشماله ـ أو ظهر شماله بكفه ـ ثم مسح بهما وجهه» (١٣٨).

وهذا صريح في أنه لم يمسح الراحتين بعد الوجه. ولا يختلف مذهب أحمد: أن ذلك لا يجب. وأما ظهور الكفين: فرواية البخاري صريحة في «أنه مرَّ على ظهر الكف قبل الوجه».

وقوله في الرواية الأخرى «وظاهر كفيه» يدل على أنه مسح ظاهر كل منهما براحة اليد الأخرى.

وقال فيها «ثم مسح الشمال على اليمين وظاهر كفيه قبل الوجه».

وقال أبو محمد: فرض الراحتين سقط بإمرار كل واحدة على ظهر الكف. وهذا إنما يوجب سقوط فرض باطن الراحة. وأما باطن الأصابع فعلى ما ذكره سقط مع الوجه.

وعلى كل حال: فباطن اليدين يصيبهما التراب حين يضرب بهما الأرض. وحين يمسح بهما الوجه، وظهر الكفين. وأن مسح إحداهما بالأخرى، فهو ثلاث مرات.

ولو كان الترتيب واجباً لوجب أن يمسح باطنها بعد الوجه. وهذا لا يمكن مع القول بضربة واحدة. ولو فعل ذلك للزم تكرار مسحها مرة بعد مرة. فسقط لذلك. فإن التيمم لا يشرع فيه التكرار، بخلاف الوضوء. فإنه ـ وإن غسل يديه ابتداء، وأخذ بها الماء لوجهه فهو ـ بعد الوجه يغسلها إلى المرفقين. وهو يأخذ الماء بها. فيتكرر غسلها؛ لأن الوضوء يستحب فيه التكرار في الجملة؛ لأنه طهارة بالماء.

ولكن لولم يغسل كفيه بعد غسل الوجه، فهو محل نظر، فإنه يغرف بهما الماء، وقد قالوا: إذا نـوى الإغتراف لم يصر الماء مستعملًا. وإن نـوى غسلهما فيـه: صار مستعملًا. وإن لم ينو شيئًا ففيه وجهان.

<sup>(</sup>۱۳۷) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>۱۳۸) سبق تخریجه.

والصحيح : أنه لا يصير مستعملًا، وإن نوى غسلهما فيه؛ لمجيء السُنَّة بذلك، وهذا يقتضي أن غسلهما بنية الإغتراف لا تحصل به طهارتهما، بل لا بد من غسل آخر.

والأقوى : أن هذا لا يجب، بل غسلهما بنية الإغتراف يجزىء عن تكرار غسلهما، كما في التيمم.

وأيضاً فإنه يغسل ذراعيه بيديه؛ فيكون هذا غسلًا لباطن اليد.

ولو قيل : بل بقي غسلهما ابتداء، ومع الوجه يسقط فرضهما، كما قيل مثل ذلك في التيمم : لكان متوجهاً.

فإنه قال في الـوضوء: ﴿فاغسلوا وجوهكم وأيديكم إلى المرافق﴾(١٣٩).

كما قال في المتيمم : ﴿ فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه ﴾ (١٤٠).

ففي الوضوء أخَّر ذكر اليد.

لكن الرواية التي انفرد بها البخاري : تبين أنه مسح ظهر الكفين قبل الوجه.

وسائر الروايات مجملة، تقتضي أنه لما مسح لم يمسح الراحتين بعد الموجه، فكذلك ظهر الكفين، بل مسح ظهرهما مع بطنها؛ لأن مسحهما جملة أقرب إلى الترتيب. فإن مسح العضو الواحد بعضه مع بعض أولى من تفريق ذلك:

وأيضاً: فتكون الراحتان ممسوحتين مع ظهر الكف. والاعتداد بذلك أولى من الاعتداد بمسحها مع الوجه.

وما ذكره بعض الأصحاب ـ من أنه يجعل الأصابع للوجه، وبطون الراحتين لظهور الكفين ـ خلاف ما جاءت به الأحاديث.

وليس في كلام أحمد ما يدل عليه، وهو متعسر، أو متعذر.

وهو بدعة لا أصل لها في الشرع. وبطون الأصابع لا تكاد تستوعب الوجه.

وإنما احتاجوا إلى هذا ليجعلوا بعض التراب لظاهر الكفين بعد الوجه.

فيقال لهم : كما أن الواحتين لا يمسحـان بعد الـوجه بـلا نزاع، فكـذلك ظهـر

<sup>(</sup>١٣٩) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>١٤٠) سورة: المائدة آية: ٦.

الكفين. فإنهم \_ وإن مسحوا ظهر الكفين بالراحتين ببطون الأصابع \_ مسحوا مع الوجه: مسح باليدين قبل الوجه، كما قال ابن عقيل.

ولهذا اختار المجد: أنه لا يجب الترتيب فيه، بل يجوز مسح ظهر الكفين قبل الوجه، كما دلَّ عليه الحديث الصحيح، والحديث الصحيح يدل على أنه يمسح الوجه، وظاهر الكفين بذلك التراب، وأن مسح ظهر الكفين بما بقي في اليدين من التراب يكفى لظهر الكفين.

فإن ألفاظ الحديث كلها تتعلق بأنه: يمسح وجهه بيديه، ومسح اليدين إحداهما بالآخرى: لم يجعل بعض باطن اليد للوجه، وبعضه للكفين، بل بباطن اليدين مسح وجهه ومسح كفيه، ومسح إحداهما بالأخرى.

وأجاب القاضي ومن وافقه متابعة لأصحاب الشافعي مبأنه، إذا تيمم لجرح في عضو : يكون التيمم فيه عند وجوب غسله، فيفصل بالتيمم بين أبعاض الوضوء، هذا فعل مبتدع، وفيه ضرر عظيم، ومشقة لا تأتي بها الشريعة.

وهذا ونحوه إسراف في وجوب الترتيب، حيث لم يوجبه الله ورسوله والثقات يجوّزون التنكيس لغير عذر، وخيار الأمور أوساطها، ودين الله بين الغالي والجافي. والله أعلم.

وقال شيخ الإسلام أحمد بن تيمية رحمه الله :

## فصل الموالاة في الوضوء

الموالاة في الوضوء فيها ثلاثة أقوال:

أحدها : الوجوب مطلقاً، كما يذكره أصحاب الإمام أحمد ظاهر مـذهبه، وهـو القول القديم للشافعي، وهو قول في مذهب(١٤١).

في الشاني: عدم الوجوب مطلقاً، كما هـو مذهب أبي حنيفة، ورواية عن أحمـد، والقول الجديد للشافعي.

والثالث: الوجوب، إلا إذا تركها لعذر؛ مثل: عدم تمام الماء، كما هو المشهور في مذهب الله، وهو قول في مذهب (١٤٢).

قلت: هذا القول الثالث هو الأظهر والأشبه بأصول الشريعة، وبأصول مذهب أحمد وغيره؛ وذلك أن أدلة الوجوب لا تتناول إلا المفرط، لا تتناول العاجز عن الموالاة.

فالحديث الذي هو عمدة المسألة، الذي رواه أبو داود وغيره، عن خالد بن معدان، عن بعض أصحاب النبي على أنه رأى رجلًا يصلي وفي ظهر قدمه لمعة قدر الدرهم لم يصبها الماء، فأمره النبي على أن يعيد الوضوء والصلاة (١٤٣).

فهذه قضية عين، والمأمور بالإعادة مفرط، لأنه كان قادراً على غسل تلك اللمعة، كما هو قادر على غسل غيرها، وإنما بإهمالها وعدم تعاهده لجميع الوضوء بقيت اللمعة،

<sup>(</sup>١٤١) بياض في الأصل.

<sup>(</sup>١٤٢) بياض في الأصل.

<sup>(</sup>١٤٣) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٦٦٪ والإمام أحمد في المسند ٤٢٤/٣. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ١٣٨.

نظير الذين كانوا يتوضؤون وأعقابهم تلوح فناداهم بأعلى صوته : «ويل للأعقاب من النار»(١٤٤).

وكذلك الحديث الذي في صحيح مسلم عن عمر: أن رجلًا توضأ فترك موضع ظفر على قدمه، فأبصره النبي على فقال: «إرجع فأحسن وضوءك» فرجع ثم صلى. رواه مسلم (١٤٥).

فالقدم كثيراً ما يفرط المتوضىء بترك استيعابها، حتى قد اعتقد كثير من أهل الضلال أنها لا تغسل، بل فرضها مسح ظهرها عند طائفة من الشيعة، والتخيير بينه وبين الغسل عند طائفة من المعتزلة، الذين لم يوجبوا الموالاة عمدتهم في الأمر حديث عن ابن عمر: أنه توضأ (١٤٦).

موالاة لفقد تمام الماء، وأصول الشريعة تدل على ذلك.

قال تعالى : «﴿ فَاتَقُوا اللهِ مَا استطعتم ﴾ (١٤٧٠).

وقال النبي ﷺ : «إذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم» (١٤٨).

والذي لم يمكنه الموالاة ـ لقلة الماء، أو انصبابه، أو اغتصابه منه بعد تحصيله، أو لكون المنبع، أو المكان الذي يأخذ منه هو وغيره: كالأنبوب، أو المبكر لم يحصل له منه

<sup>(</sup>١٤٥) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ٣١. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٦٦. والإمام أحمد في المسند ١٤١/١، ٢٠، ١٤٦/٣.

<sup>(</sup>١٤٦) بياض في الأصل.

<sup>(</sup>١٤٧) سورة: التغابن آية: ١٦.

<sup>(</sup>١٤٨) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الإعتصام باب ٦. ومسلم في صحيحه، كتاب الفضائل حديث ١٣٠ ، وكتاب الحج حديث ٤١٢ . والنسائي في سننه، كتاب الحج باب ١. وابن ماجة في سننه، باب ١ من المقدمة.

الماء إلا متفرّقاً تفرقاً كثيراً ونحو ذلك؛ لم يمكنه أن يفعل ما أمر به، إلا هكذا، بأن يغسل ما أمكنه بالماء الحاضر.

وإذا فعل ذلك ثم غسل الباقي بماء حصله، فقد اتقى الله ما استطاع، وفعل ما استطاع مما أمر به، يبين ذلك أنه لو عجز عن غسل الأعضاء بالكلية لعدم الماء، لسقط عنه ولكان فرضه التيمم، ولو قدر على غسل بعضها فعنه ثلاثة أقوال:

قيل: يتيمم فقط، لئلا يجمع بين بدل ومبدل.

وقيل : يستعمل ما قدر عليه ويتيمم للباقي . وهو المشهور في مذهب أحمد وغيره .

وقيل: بل يستعمل ذلك في الغسل دون الوضوء، كما يذكر عن أبي بكر، وهو مبني على وجوب الموالاة في الـوضوء دون الغسل.

قال صاحب هذا القول: فينتفع باستعمال البعض في الغسل دون التيمم.

وضعفوا ذلك بأنه يفعل المقدور عليه، فعلم بذلك أن هذا عندهم طهارة نافعة عند العجز في الوضوء كما هي نافعة في الغسل، وإذا كان كذلك لم يجب عليه عند القدرة على الماء إعادة ما غسله من أعضاء الوضوء، كما لا يجب عليه ما صلاه بالتيمم، وكما لا يجب عليه إعادة ما غسل في الغسل على المشهور عند أصحاب أحمد من الفرق بين الوضوء والغسل كما سنذكره إن شاء الله، وذلك لأنه قد فعل ما أمر به كما أمر، ومن كان متمثلًا الأمر، أجزأ عنه، فلا إعادة عليه.

يوضح هذا أنه في حال العجز لم يكن مأموراً بغسل العضو الثاني، وإنما يؤمر بتحصيل الطهور الذي يتمكن به من غسله أو بتأخره إلى القدرة وهو قادر على غسل العضو الأول وهو المستطاع من المأمور فعليه فعله، كما لو قدر على غسل بعض الأعضاء أو بعض العضو الواحد دون بعض فإن عليه غسله، كالمقطوع يده من بعض الذراع.

وطرد ذلك ما ذكرناه لو كان ببعض أعضائه ما يمنع الوجوب من جرح أو مرض أو غير ذلك فغسل الصحيح، ثم قدر أن الألم زال وقد نشف ذلك العضو: فإنه إذا غسل الباقي فقد فعل المقدور عليه.

وأيضاً فالترتيب واجب في صوم الشهرين بنص القرآن والسنة والإجماع، ثم اتفق المسلمون على أنه إذا قطع لعذر لا يمكن الاحتراز منه : كالحيض، فإنه لا يقطع التتابع الواجب.

ومذهب أحمد في هذا أوسع من مذهب غيره: فعنده إذا قطع التتابع لعذر شرعي لا يمكن مع إمكان الاحتراز منه، مثل: أن يتخلل الشهرين صوم شهر رمضان، أو يوم الفطر، أو يوم النحر، أو أيام مني، أو مرض أو نفاس، ونحو ذلك؛ فإنه لا يمنع التتابع الواجب، ولو أفطر لعذر مبيح كالسفر فعلى وجهين، فالوضوء أولى إذا ترك التتابع فيه لعذر شرعى وإن أمكن الاحتراز منه.

#### الموالاة في قراءة الفاتحة :

وأيضاً فالموالاة واجبة في قراءة الفاتحة، قالوا: إنه لو قرأ بعضها وسكت سكوتاً طويلًا لغير عذر: كان عليه إعادة قراءتها، ولو كان السكوت لأجل استماع قراءة الإمام، أو لو فصل بذكر مشروع \_ كالتأمين ونحوه \_ لم تبطل الموالاة، بل يتم قراءتها ولا يبتدئها.

ومسألة الوضوء كذلك سواء، فإنه فرق الوضوء لعذر شرعي، ومعلوم أن الموالاة في الكلام أوكد من الموالاة في الأفعال.

#### الموالاة بين الإيجاب والقبول في العقود :

وأيضاً فالمنصوص عن أحمد في العقود كذلك، فإن الموالاة بين الإيجاب والقبول واجبة، بحيث لو تأخر القبول عن الإيجاب، حتى خرجا من ذلك الكلام إلى غيره، أو تفرقا بأبدانها؛ فلا بد من إيجاب ثان.

وقد نص أحمد على : أنه إذا أوجب النكاح لغائب، وذهب إليه الرسول فقبل في مجلس البلاغ : أنه يصح العقد، فظن طائفة من أصحابه أن ذلك قول منه ثان، بأنه يصح تراخي القبول مطلقاً، وإن كانا في مجلس واحد بعد تفرقهما وطول الفصل، وهي الرواية التي ذكرت في مثل : الهداية، والمقنع، والمحرر، وغيرها : أنه يصح في النكاح ولو بعد المجلس.

وذلك خطأ كما نبه عليه الجد ـ فيها أظن ـ في كتابه الكبير، ولا فرق في ذلك بين النكاح والبيع والإجارة، والفرق بين الصورتين ظاهر، ويذهب إلى الفرق غيره من الفقهاء، كأبي يوسف، وغيره.

وهذا التفريق من أحسن الأقوال، ويشبه أن يكون المنصوص عنه في الوضوء كذلك، لكني لم أتأمل بعد نصه في الوضوء، فإنه كثيراً ما يحكى عنه روايتان في مثـل ذلك، ويكون منصوصه التفريق بين حال وحال، ويكون هو الصواب، كمسألة إخراج القيم، ومسألة قتل الموصى.

وأيضاً فالموالاة في الطواف، والسعي أوكد منه في الوضوء، ومع هذا فتفريق الطواف لمكتوبة تقام، أو جنازة تحضر، ثم يبني على الطواف ولا يستأنف: فالوضوء أولى بذلك.

وعلى هذا فلو توضأ بعد الوضوء ثم عرض أمر واجب يمنعه عن الإِتمام : كإنقاذ غريق، أو أمر بمعروف، ونهى عن منكر فعله؛ ثم أتم وضوءه كالطواف، وأولى.

وكذلك لو قدر أنه عرض له مرض منعه من إتمام الوضوء.

وأيضاً فإن أصول الشريعة تفرق في جميع مواردها بين القادر، والعاجز؛ والمفرط، والمعتدي، ومن ليس بمفرط ولا معتد. والتفريق بينها أصل عظيم معتمد، وهو الوسط الذي عليه الأمة الوسط، وبه يظهر العدل بين القولين المتباينين.

وقد تأملت ما شاء الله من المسائل التي يتباين فيها النزاع نفياً، وإثباتاً، حتى تصير مشابهة لمسائل الأهواء؛ وما يتعصب لـه الطوائف من الأقوال: كمسائل الطرائق المذكورة في الخلاف بين أبي حنيفة والشافعي، وبين الأئمة الأربعة، وغير هذه المسائل:

فوجدت كثيراً منها يعود الصواب فيه إلى الوسط: كمسألة إزالة النجاسة بغير الماء، ومسألة القضاء بالنكول، وإخراج القيم في الزكاة، والصلاة في أول الوقت، والقراءة خلف الإمام، ومسألة تعيين النية وتبييتها، وبيع الأعيان الغائبة، واجتناب النجاسة في الصلاة، ومسائل الشركة: كشركة الأبدان، والوجوه، والمفاوضة، ومسألة صفة القاضي.

وكذلك هو الأصل المعتمد في المسائل الخبرية العلمية، التي تسمى مسائل الأصول؛ أو أصول الدين، أو أصول الكلام، يقع [فيها] اتباع النظن، وما تهوى الأنفس.

وقد قررنا أيضاً ما دلَّ عليه الكتاب والسُّنَّة فيها وفي غيرها من الفرق بين المؤمن باطناً وظاهراً؛ وبين المنافق الزنديق المؤمن ظاهراً لا باطناً. وإن المؤمنين قد عفى لهم عن الخطأ والنسيان، ثم غالب الخلاف المتباين فيها يعود الحق فيه إلى القول الوسط في مسائل التوحيد والصفات، ومسائل القدر والعدل، ومسائل الأسهاء والأحكام، ومسائل

الإيمان والإسلام، ومسائل الوعد والوعيد: ومسائل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والخروج على الأمراء ومذاهبهم، أو موافقتهم على طاعة الله، فأمرهم ونهيهم بحسب الإمكان والامتناع عن الجروج والفتن. وأمثال هذه الأهواء.

#### وجوب الترتيب في الصلاة:

وأيضاً فعمدة القياس في مسألة الترتيب والموالاة إنما هو قياس ذلك على الصلاة، فإن الصلاة يجب فيها الترتيب؛ فلا يجوز تقديم السجود على الركوع، وتجب فيها الموالاة؛ فلا يفرق بين أبعاضها بما ينافيها؛ والصلاة مع هذا عبادة واحدة، متصلة الأجزاء، ليس بين أجزائها فصل أصلًا حتى يمكن في ذلك المتابعة أو التفريق.

ثم مع ذلك إذا فرق بينها لعذر كالعمل الكثير لضرورة ، كما في حديث ابن عمر : «إن الطائفة الأولى بعد صلاة ركعة تذهب وجاه العدو؛ فإذا صلت الثانية الركعة الثانية ذهبت أيضاً إلى وجاه العدو، ثم رجعت الأولى إلى موقفها فأتمت الصلاة ثم الثانية» (١٤٩) والصفة في الصحيحين.

وهي جائزة غير مكروهة عند أئمة الحديث كأهمد وغيره، وهي الصلاة المختارة في الخوف عند أبي حنيفة؛ إذ ليس فيها مخالفة لصلاة الأمن إلا في استدبار القبلة والعمل الكثير؛ وهذان يجوزان للعذر كمن سبقه الحدث؛ فإنه عند أكثر العلماء: كأبي حنيفة، ومالك، وقول الشافعي، وأحمد في إحدى الروايات؛ يقول: إنه يتوضأ ويبني على ما مضى، إذا لم تبطل صلاته بكلام عمد ونحوه.

وهذا مأثور عن أكثر الصحابة وفيه حديثان مرسلان عن النبي ﷺ، والمرسل إذا عمل به جمهور الصحابة يحتج به الشافعي وغيره.

وأيضاً فإذا سلم من صلاته ساهياً \_ كما فعل النبي على في حديث ذي اليدين؛ وفصل بين أبعاض الصلاة بالقيام إلى الخشبة والإتكاء عليها؛ وتشبيك أصابعه؛ ووضع خده عليها؛ والكلام منه ومن المنبه له السائل له المخبر له أنه لم ينس ولم تقصر، والمجيبين له الموافقين للمنبه \_ ثم أتم الصلاة : لم يكن هذا التفريق والفصل مانعاً من الإتمام.

<sup>(</sup>١٤٩) رواه مسلم في صحيحه، كتاب المسافرين حديث ٣٠١، ٣٠٥. وأبو داود في سننه، كتاب السفر باب ١٤، ١٦. والنسائي في سننه، كتاب صلاة الخوف باب ١٠، ١٣، ١٨. والدارمي في سننه، كتاب الصلاة باب ١٨٠. ومالك في الموطأ، كتاب صلاة الخوف حديث ٢. والإمام أحمد في المسند ٢/٢٣٠، ١٣٢/

ومعلوم أنه لو فعل ذلك عمداً لأبطل الصلاة بلا نزاع، فإذا كانت الصلاة التي لم تشرع إلا متصلة لا يستوي تفريقها في حال العذر وعدمه: فكيف يستوي تفريق الوضوء في حال العذر وعدمه؟ مع أن الوضوء أفعال منفصلة لا يجب إتصالها بالاتفاق.

وليس لقائل أن يقول: إذا عمل عملًا كثيراً لعنذر، كما في صلاة الخوف، والساهي إذا سلم فإنه في حكم المصلي؛ بدليل أنه لو تعمد حينئذ الحدث، أو الكلام المبطل، أو العمل الكثير الذي لا يحتاج إليه، أو استدبار القبلة الذي لا يحتاج إليه، أو كشف العورة: بطلت صلاته، ولو كان في غير صلاة لم تبطل صلاته بذلك، فلا يكون هذا تركاً للموالاة الواجبة! لأنه يقال:

بل هذا من أوكد الأدلة على ما قلناه، فإنه من المعلوم أن هذه الأفعال، والفصل الطويل المعفو له عنه، مثل: الذهاب إلى العدو ثم الرجوع إلى موقفه، ومثل قيام المسلم سهواً إلى ناحية المسجد واتكائه عليه؛ ليس هو من أفعال الصلاة الواجبة ولا المستحبة، ولا داخلًا في ذلك كما يدخل ما يدخل في تطويل القيام، والركوع، والسجود، والقعود، فإن هذه الأربعة من جنس أفعال الصلاة، فإذا أطالها، أو أدخل فيها ما لا يشرع في الصلاة من العمل اليسير: لم يمنع أن تكون هي من الصلاة.

وأما تلك فليست من أفعال الصلاة، وإنما أمر المصلي بالعمل الكثير في صلاة الخوف لأجل الجهاد، وغفر له عن نحو ذلك من السهو؛ لأن الله تجاوز لهذه الأمة عن الخطأ والنسيان، فصار الفصل بين أبعاض الصلاة المتابع تارة بفعل يوجب تغييرها، وتارة بفعل لا جناح على فاعله لكونه ليس مكلفاً بتركه يشبهه الفصل بين الصيام المتتابع: تارة بصوم أو فطر واجب، وتارة بحيض أو نفاس، أو مرض يعجز معه عن الصوم.

ولهذا طرد أحمد ذلك؛ ولو وقع هذا التفريق لغير عذر أبطل الصلاة بـالإتفاق، فالوضوء أولى أن لا يسوي بين تفريقه لعذر ولغير عذر.

وأما كونه في حكم المصلي؛ فمعنى ذلك أنه ليس له أن يفرق الصلاة إلا بما يعفي عنه فيه، فإذا أتى بما ينافيها ـ من كلام عمد، أو عمل كثير، أو استدبار قبلة لغير عذر ـ كان قد فصل بين أبعاضها، وفرَّق بينها بما ينافيها لغير عذر، فتبطل صلاته:

كما لو صلَّى ركعتين فسلَّم عمداً، فإنه ليس له أن يأتي بالركعتين الأخيـرتين، بـل يستأنف الصلاة. ولو سلَّم سهواً بني على الأول، بالسنّة المتواترة عند العلماء واتفاقهم على ذلك، والمسلم إنما هو خارج من الصلاة وزائد على الفعل المأمور به، فإذا فعل ذلك عمداً لم يكن له ذلك، ولا محذور في ذلك إلا قطع الصلاة.

ألا ترى أنه لا فرق بين الوتر بثلاث متصلة، وثلاث يفصل فيها بين الشفع والوتر : إلا بمجرد الفصل؟.

ولهذا يقولون: يفصل بين الشفع والوتر بتسليمة؛ أو لا يفصل بتسليمة، فمن أهل العراق من لا يسوغ الفصل كالمغرب؛ ويجعل وتر الليل لا يكون إلا كوتر النهار متصلاً غير منفصل. ومن أهل الحجاز مَنْ لا يسوغ إلا الفصل؛ لقوله على الليل مثنى مثنى. فإذا خشيت الصبح فأوتر بركعة» (١٥٠٠).

وفقهاء أهل الحديث يختارون الفصل؛ لصحة الأثـار وكثرتهـا به، وإن جـوَّزوا الوصل.

والمقصود هنا : أنهم لا يذكرون بين صورتي الوتر فرقاً : إلا كون هذا متصلًا، وهذا منفصلًا.

وهذا هو الموالاة والتفريق؛ فتبين أن: السلام العمد إنما أبطل الصلاة المكتوءة ونحوها مما سنته الاتصال؛ لأجل تفريق بعض الصلاة عن بعض. وهو إذا فعل ذلك سهواً لم تبطل، وكل ما ينافي الصلاة من فعل، أو عمل كثير، أو تعمد كلام، وترك شرط من شروطها: من استقبال القبلة، أو ستر عورته، ونحو ذلك؛ فإنه مع منافاته يفرق بين أبعاض الصلاة، ويمكن أن يخرج منها كما يخرج بالسلام.

ولهذا ذهب بعض أهل العراق إلى: أنه يخرج منها بكل ما ينافيها كما يخرج بالسلام. لكن فقهاء الحديث وأهل الحجاز منعوا ذلك؛ لقول النبي على المحديث وأهل الحجاز منعوا ذلك؛ لقول النبي التحديد وتحليلها التسليم (١٥١).

<sup>(</sup>١٥٠) رواه أبو داود في سننه، كتـاب التطوع في الصـلاة باب ١٣، ٢٤، ٢٦. والتـرمذي في سننه، كتاب الصلاة باب ١٦٦. ومالك في الموطأ، كتاب صلاة الليل حديث ٧. والإمام أحمد في المسند ١/ ٢١١، ٢/ ٥، ٩، ٢٠، ٢٦، ٥١، ١٦٧/٤.

<sup>(</sup>١٥١) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٣١، وكتاب الصلاة باب ٧٣. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٣٢. والمدارمي في سننه، الطهارة باب ٣٢. والدارمي في سننه، كتاب الطهارة باب ٣٢. والدارمي في سننه، كتاب الوضوء باب ٢٢. والإمام أحمد في المسند ١٢٣/١، ١٢٩.

ولغير ذلك من الأمور التي يتبين أنه : لا يدخل فيها إلا بالمشروع؛ ولا يخرج إلا بالمشروع.

ومما يوضح الكلام في هذا أمور:

أحدها: أن من يجوز الوتر بثلاث مفصولة ـ كالشافعي وأحمد وغيرهما ـ يجوز عندهم أن تكون الصلاة التي لها إسم واحد، يفصل بين أبعاضها بالسلام العمد: كالوتر، والضحى، وقيام رمضان، والأربع قبل الظهر؛ واختيارهم في جميع الصلوات أن تكون مثنى مثنى: إلا ما استثناه أحمد من الصور التي ثبت عن النبي فيها الفصل: كالوتر بخمس، أو سبع، أو تسع؛ فإنه يُختار فيها ما ثبت عن النبي في فعله.

ويقولون : أدنى الوتر ثلاث مفصولة .

وقد ثبت في الصحيح من غير وجه عن عائشة : أن النبي ﷺ وسلم كان يوتر من الليل بإحدى عشرة ركعة ، يفصل بين كل ركعتين (١٥٢). فسمت الجميع وتراً مع الفصل.

وقد ينازعهم في هذا أصحاب أبي حنيفة، إذ المسنون عندهم في الأربع قبل الظهر الوصل، وكذلك في الوتر بثلاث، وكذلك إذا جاء ذكر صلاة أربع، أو ثمان : يجعلونها بتسليمة.

الثاني : إذا تكلم بعد سلامه من الصلاة سهواً، كما في حديث ذي اليدين(١٥٣)،

<sup>(</sup>١٥٢) رواه مسلم في صحيحه، حديث ١٢١ من صلاة المسافرين. وأبو داود في سننه، كتاب التـطوع باب
٢٦. والترمذي في سننه، كتاب المواقيت باب ٢٠٨. والنسائي في سننه، كتاب قيام الليـل باب ٣٥،
٤٤، وكتاب الآذان باب ٤١، وكتاب السهو باب ٧٤. وابن ماجة في سننه، كتاب الإقامة باب ١٨١.
والدارمي في سننه، كتاب الصلاة باب ١٤٨. ومالك في الموطأ، حديث ٨ من صلاة الليل. والإمام
أحمد في المسند ٢٥/٥، ٧٤، ٨٣٠، ١٨٢، ١٨١.

<sup>(</sup>١٥٣) وحديث ذي اليدين: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: صلى بنا رسول الله هي إحدى صلاتي العشى ـ قال ابن سيرين: وسمًاها أبو هريرة، ولكني نسيت أنا ـ قال: فصلى بنا ركعتين ثم سلم، فقام إلى خشبة عروضة في المسجد، فاتكا عليها، كأنه غضبان، ووضع يده اليمنى على اليسرى، وشبك بين أصابعه، وخرجت السرعان من أبواب المسجد. فقالوا: قصرت الصلاة ـ وفي القوم أبو بكر وعمر ـ فعابا أن يكلماه. وفي القوم رجل في يديه طول يقال له: ذو اليدين. فقال: يا رسول الله، أنسيت، أم قصرت الصلاة ؟ قال: لم أنس ولم تقصر. فقال: أكما يقول ذو اليدين ؟ فقالوا: نعم ـ فتقدم فصل ما ترك، ثم سلم، ثم كبر وسجد مثل سجوده أو أطول، ثم رفع رأسه فكبر، ثم كبر وسجد مثل =

فقد عُلم ما فيه من الفقه، والمنازع يقول: هو منسوخ، كما يقوله أصحاب أبي حنيفة وطائفة من أصحاب أحمد: كالقاضي أبي يعلى، وهم الذين يقولون: إن الكلام يبطل الصلاة مطلقاً، ولو كان بعد السلام سهواً بناء على أنه في الصلاة!.

والجمهور على أنه محكم، وهو الصواب وهو المنصوص عن أحمد في عامة أجوبته، فإنه أخذ به وتفقه فيه. ولم يترك الأخذ به، ولا قال هو منسوخ.

وقد ثبت أن المشهور بروايته الذي ذكر أنه صلّاها مع النبي ﷺ هو أبو هـريرة، قال : وذكر فيهـا : أن النبي ﷺ صلى بهم الصـلاة، وهو إنمـا سلم ورأى النبي ﷺ، وصلًى خلفه من عام خيبر.

والقضية كانت في مسجده، وذلك بعد رجوعه من خيبر بيقين، وهذا يقين بعد تحريم الكلام. فإنه قد ثبت في الصحيحين عن ابن مسعود أنه قال: كنا نسلم على رسول الله وهو في الصلاة فيرد علينا، فلم رجعنا من عند النجاشي سلمت عليه فلم يرد عليً، فقلنا: يا رسول الله! إنا كنا نسلم عليك في الصلاة فترد علينا؟ فقال: «إن في الصلاة شغلًا» (١٥٤).

فهذا يبين أن الكلام حُرِّم عليهم لما رجعوا من عند النجاشي، وعبد الله بن مسعود شهد بدراً مع النبي على بلا خلاف، وهو الذي أجهز على أبي جهل بن هشام، فهذا يقتضي أن تحريم الكلام قبل بدر، سواء كان ابن مسعود رجع من الحبشة إلى مكة ثم هاجر، أو قدم من الحبشة إلى المدينة بعد هجرة النبي على فإن هذا قد تنوزع فيه.

<sup>=</sup> سجوده أو أطول، ثم رفع رأسه وكبر، فربما سألوه: ثم سلَّم؟ قال: فبثت أن عمران بن حصين قال: ثم سلَّم.

هذا الحديث رواه البخاري في صحيحه، كتاب الصلاة باب ٨٨، وكتاب الآذان باب ٢٩، والسهو باب ٤، والأدب باب ٤٥، والإيمان باب ١٥، والآحاد باب ١. ومسلم في صحيحه، كتاب المساجد حديث ٩٧، ٩٩، ٩٩، ٢٠، وأبو داود في سننه، كتاب الصلاة باب ١٨٩. والترمذي في سننه، كتاب الصلاة باب ١٧٥. والنسائي في سننه، كتاب الصلاة باب ١٧٥. والنسائي في سننه، كتاب السهو باب ٢٢. وابن ماجة في سننه، باب ١٣٤ من الإقامة. والدارمي في سننه، كتاب الصلاة باب ١٧٥. والإمام أحمد في المسند ٢٧/٧، ٢٣٥، ٤٦٠.

<sup>(</sup>١٥٤) رواه البخاري في صحيحه، كتاب العمل في الصلاة باب ٢، ١٥، وفي مناقب الأنصار باب ٣٠. ومسلم في صحيحه، كتاب المساجد حديث ٣٤. وأبو داود في سننه، كتاب الصلاة باب ١٦٦. وابن ماجة في سننه، كتاب الإقامة باب ٥٩. والإمام أحمد في المسند ١٣٧٦، ٤٠٩.

فذكر ابن إسحاق في «السيرة» القول الأول، وعلى هذا فيكون تحريم الكلام بمكة، وهو مقيد كها في مسند أبي داود الطيالسي : عن عبد الله بن عقبة، عن ابن مسعود قال :بعثنا رسول الله على إلى النجاشي ونحن ثمانون رجلاً، ومعنا جعفر بن أبي طالب فذكر الحديث في دخولهم على النجاشي. وفي آخره : فجاء ابن مسعود فبادر فشهد بدراً.

وللناس في هذا المقام المشتبه ثـ لاثة أقـوال يقولهـا مَنْ يقولهـا من أصحاب أحمـد وغيرهم :

أحدها: وهو قول أصحاب أبي حنيفة، والقاضي أبي يعلى وطائفة من أتباعهم: أن حديث ذي اليدين متقدم على تحريم الكلام وظنوا أن قضيته كانت قبل بدر.

واحتجوا بأن ذا اليدين قتل يوم بدر، فلا بد أن تكون القضية قبل ذلك.

قالوا: وتحريم الكلام كان بالمدينة بعد ذلك كها في الصحيحين عن زيد بن أرقم قال : إن كنا لنتكلم في الصلاة على عهد النبي ، على المحتفى محتى نزلت ﴿حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وقوموا لله قانتين﴾ (١٥٠٠). فأمرنا بالسكوت ونهينا عن الكلام (١٥٠١).

وليس للبخاري: ونهينا عن الكلام.

وفي رواية للترمذي : كنا نتكلم خلف رسول الله ﷺ في الصلاة.

وزيد بن أرقم من صغار الأنصار، وهو صاحب الإذن الذي وفى الله بإذنه لما بلغ النبي على قدول ابن أبي من المنافقين ولئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل (١٥٧) وكذبه مَنْ كذبه، ولامه مَنْ لامه من المؤمنين، حتى أنزل الله قوله:

﴿يقولون : لئن رجعنا إلى المدينة ﴾ (١٥٨).

فقال النبي ﷺ : «هذا الذي وفي الله بإذنه».

<sup>(</sup>١٥٥) سورة: البقرة آية: ٢٣٨.

<sup>(</sup>١٥٦) رواه البخاري في صحيحه، باب ٢ من العمل في السكوت، وفي تفسير سورة ٢. ومسلم في صحيحه، كتاب المساجد حديث ٣٥. والترمذي في سننه، كتاب الصلاة باب ١٨٠، وفي تفسير سورة ٢.

<sup>(</sup>١٥٧) سورة: المنافقون. آية: ٨.

<sup>(</sup>١٥٨) سورة: المنافقون آية: ٨.

وهو لم يصلِّ مع النبي ﷺ إلا بعد الهجرة فعلم أنهم كانوا يتكلمون بعد الهجرة.

وذكر أن النسخ حصل بآية المحافظة وهي مدنية بالإتفاق، بل قد يقال: إنها إنما نزلت عام الخندق لما شغله المشركون عن صلاة العصر. حتى قال: «ملأ الله قبورهم وبيوتهم ناراً كما شغلونا عن الصلاة الوسطى (١٥٩)، صلاة العصر، كما ثبت ذلك في الصحيح.

فقال هؤلاء: إذا كانت قصة ذي اليدين قبل بدر، ولم يثبت أن الكلام كان قد حرم، أو ثبت أنه إنما حرم بعد ذلك، بل بعد عام الخندق، التي هي بعد بدر بأكثر من سنتين: كان منسوخاً. وأقضى ما يقال: إنه يحتمل أنه كان قبل النسخ، ويحتمل أنه بعده، فلا يبقى فيه حجة.

ونجد كثيراً من الناس - بمن يخالف الحديث الصحيح من أصحاب أبي حنيفة، أو غيرهم - يقول : هذا منسوخ، وقد اتخذوا هذا محنة؛ كل حديث لا يوافق مذهبهم يقولون : هو منسوخ من غير أن يعلموا أنه منسوخ، ولا يثبتوا ما الذي نسخه.

وكذلك كثير ممن يحتج بالعمل من أهل المدينة ـ أصحاب مالك وغيرهم ـ يقولون : هذا منسوخ، لكن هؤلاء قد يقولون : إن وجود علم أهل المدينة بخلافه دليل نسخه، وهذا كثير، وما ذكروه في حديث ذي اليدين هو من أبلغ ما قرروه، وادعوا أن تحريم الكلام كان بعد ذلك عام الخندق أو نحوه.

ويقولون في القنوت إنه منسوخ وفي دعائه لمعين أو غير معين : إنه منسوخ.

وإن هذا من كلام الأدميين الذي قال فيه رسول الله على : «إن صلاتنا هذه لا يصلح فيها شيء من كلام الأدميين (١٦٠)، حتى يبالغوا فيها يبطل الصلاة من هذا النحو: كالتنبيه بالقرآن وغيره.

<sup>(</sup>١٥٩) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الجهاد باب ٩٨، وكتاب المغازي باب ٢٩. ومسلم في صحيحه، كتاب المساجد حديث ٢٠٢: ٢٠٦. والترمذي في سننه، كتاب التفسير، سورة ٣١. والنسائي في سننه، كتاب الصلاة باب ١٤. وابن ماجة في سننه، كتاب الصلاة باب ٦. والإمام أحمد ١ / ٧٩، ١١٦، ١١٢، ١٢٢، ١٣٥. ٢٠٥.

<sup>(</sup>١٦٠) رواه مسلم في صحيحه، كتاب المساجد حديث ٣٣. وأبو داود في سننـه، كتاب الصـلاة باب ١٦٧. والنسائي في سننه، باب ٢٠ من السهو.

وقد ثبت في الصحيحين أيضاً عن أبي هريرة أن النبي على قنت بعد الركوع في صلاة الصبح شهراً إذا قال: «سمع الله لمن حمده» يقول في قنوته: «اللهم نج الوليد بن الوليد! اللهم نج مسلمة بن هشام! اللهم نج عياش بن أبي ربيعة! اللهم نج المستضعفين من المؤمنين! اللهم اشدد وطأتك على مضر! اللهم اجعلها عليهم سنين كسني يوسف!».

قال أبو هريرة: ثم رأيت رسول الله على قد ترك الدعاء لهم بعد، فقلت: أرى رسول الله على قد قدموا؟(١٦١).

وهذا الحديث فيه أنواع من الفقه، فإن أبا هريرة لم يصلِّ خلف النبي على إلا بعد خيبر، وخيبر بعد الحديبية، وكانت الهدنة التي بينه وبين المشركين في الحديبية: على أن لا يدع أحداً منهم يهاجر إليه، ولا يرد إليه من ذهب مرتداً منه إليهم، فهؤلاء وأمثالهم كانوا من المستضعفين بمكة الذين قهرهم أهلوهم، والمسلمون كلهم من بني مخزوم، وهم بنو عبد مناف، أشرف قبائل قريش، وبنو مخزوم كانوا هم الذين ينادون عبد مناف.

والمحاسدة التي بينهم هي إحدى ما منعت أشرافهم: كالوليد، وأبي جهل وغيرهما؛ من الإسلام، فلما قدم بعد الحديبية من قدم من المهاجرين، ولحقوا بسيف البحر على الساحل: كأبي بصير، وأبي جندل بن سهيل بن عمرو؛ فإن النبي هي لم يجزهم بالشرط، فصاروا بأيدي أنفسهم بالساحل يقطعون على أهل مكة، حتى أرسل أهل مكة حينئذ إلى النبي هي يسألونه أن يأذن لهم في المقام عنده ليأمنوا قطعهم، فقدموا حينئذ أولئك المستضعفون، فترك النبي هي القنوت.

وهذا القنوت بعد القنوت الذي رواه أنس: أن النبي عَلَيْ قنت شهراً يدعو على رعل، وذكوان، وعصية، ثم تركه(١٦٢).

<sup>(</sup>١٦١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الأذان باب ١٢٨، وكتاب الاستسقاء باب ٢، وكتاب الجهاد باب ٩٨، وكتاب الأنبياء باب ١٩، وتفسير سورة ٣، وكتاب الأدب باب ١١، وكتاب الدعوات باب ٥٨. ومسلم في صحيحه، كتاب المساجد حديث ٢٩٤، ٢٩٥. والنسائي في سننه، كتاب التطبيق باب ٢٧٠. والدارمي في سننه، كتاب الصلاة باب ٢١٦. والإمام وابن ماجة في سننه، كتاب الإقامة باب ١٤٥. والدارمي في سننه، كتاب الصلاة باب ٢١٦. والإمام أحمد في المسند ٢/ ٢٣٩، ٢٥٥، ٢٧١، ٢٧٦، ٤٧٠، ٤٧٠، ٢٠٥، ٢٢٥.

<sup>(</sup>١٦٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الوتـر باب ٧، وكتـاب الاعتصام بـاب ١٦. ومسلم في صحيحه، =

فإن ذلك القنوت كان في أوائل الأمر لما أرسل القراء السبعين: أصحاب بئر معونة، وذلك متقدم قبل الخندق التي هي قبل الحديبية كها ثبت ذلك في الصحيح. فتبين أن تركه للقنوت لم يكن ترك نسخ: إذ قد ثبت أنه قنت بعد ذلك، وإنما قنت لسبب، فلها زال السبب ترك القنوت. كها بين في هذا الحديث أنه ترك الدعاء لهم لما قدموا.

وليس أيضاً قوله في حديث أنس المتفق عليه: أن رسول الله على قنت شهراً بعد الركوع يدعو على أحياء من أحياء العرب ثم تركه (١٦٣): أنه ترك الدعاء فقط، كما يظنه من ظن أن النبي على كان مداوماً على القنوت في الفجر بعد الركوع أو قبله، بل ثبت في أحاديث أنس التي في الصحيحين: أنه لم يقنت بعد الركوع إلا شهراً، وغير ذلك مما يبين أن المتروك كان القنوت.

وقد بسطنا هذا في غير هذا الموضع وبينًا أن من تأمَّل الأحاديث علم علماً يقيناً أن النبي ﷺ لم يداوم على القنوت في شيء من الصلوات، لا الفجر ولا غيرها؛ ولهذا لم ينقل هذا أحد من الصحابة؛ بل أنكروه.

ولم ينقل أحد عن النبي على حرفاً واحداً مما ينظن أنه كان يدعو به في القنوت الراتب، وإنما المنقول عنه ما يدعو به في العارض: كالدعاء لقوم وعلى قوم، فأما ما يدعو به مَنْ يستحب المداومة على قنوت الفجر من قول: «اللهم أهدنا فيمن هديت» (١٦٤).

فهذا إنما في السنن أنه علمه للحسن يدعو به في قنوت الوتر.

ثم من العجب أنه لا يستحب المداومة عليه في الوتر الذي هو من متن الحديث، ويداوم عليه في الفجر، ومن المعلوم باليقين ويداوم عليه في الفجر، ومن المعلوم باليقين الضروري: أن القنوت لو كان مما داوم عليه لم يكن هذا مما يهمل؛ ولتوفرت دواعي الصحابة ثم التابعين على نقله: فإنهم لم يهملوا شيئاً من أمر الصلاة التي كان يداوم

<sup>(</sup>١٦٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>١٦٤) رواه النسائي في سننه، كتاب قيام الليل باب ٥١ وابن ماجة في سننـه، كتاب الإقـامة بــاب ١١٧. والدارمي في سننه، كتاب الصلاة باب ٢١٤. والإمام أحمد في المسند ١٩٩/١.

عليها إلا نقلوه؛ بل نقلوا ما لم يكن يداوم عليه: كالدعاء في القنوت لمعين وعلى معين وغير ذلك.

ودعوى هذا أيضاً هي من بعض الوجوه ما يدّعيه بعض أهل الأهواء في النص الجلى على معين في الإمامة؛ أو من زيادة في القرآن، وغير ذلك.

ولهذا كان المصنفون يغرقون بين بيان ما يمتنع من الكذب وما يمتنع من الكتمان، فإذا تكلموا في الأخبار الصادقة التي يمتنع أن تكون كذباً من الأخبار المتواترة: تكلموا فيها يمتنع أن يكون من الأخبار للعادة العامة، أو الخاصة، أو للأدلة الشرعية الدالة على حفظ هذا الدين، وأمثال ذلك.

وبسط هذا له موضع آخر.

وأما الدعاء على أهل الكتاب \_ كها يتخذه من يتخذه سنة راتبة في دعاء القنوت في المنصف الأخير من شهر رمضان أو غيره \_ فهذا إنما هو منقول عن عمر بن الخطاب أنه كان يدعو به لما كان يجاهد أهل الكتاب بالشام، وكان يدعو به في المكتوبة، وهو موافق لسنّة رسول الله على : فإن النبي على كان يقنت أحياناً يدعو للمؤمنين ويلعن الكافرين، ويذكر قبائل المشركين الذين يحاربونه : كمضر، ورعل، وذكوان، وعصية.

وعمر لما قاتل أهل الكتاب قنت عليهم في المكتوبة، فالسنة أن يقنت عند النازلة ويدعو فيها بما يناسب أولئك القوم المحاربين.

فأما أن يتخذ قنوت عمر في المكتوبة سُنَّة في الوتر، وقنوت الحسن في الوتر سُنَّة في المكتوبة، راتبة فهو كها تراه.

وكذلك في هذا الحديث أنه دعا لأقوام سماهم بأسمائهم بعد خيبر، وذلك بعد تحريم الكلام بالإتفاق، وإن اقتضى ما يقال في تأخر تحريم الكلام في المصلاة أنه تأخر إلى عام الخندق، وخيبر بعد الخندق بأكثر هن سنتين، فإن خيبر كانت بالإتفاق بعد الحديبية.

والحديبية كانت بالاتفاق سنة ست، وكان النبي على أيضاً إنما اعتمر في ذي القعدة فلما صالحهم رجع إلى المدينة، فكانت غزوة الغابة غزوة ذي قرد التي ذكرها مسلم في صحيحه من حديث سلمة بن الأكوع لما جعل يقول:

خـذها وأنا ابن الأكوع واليوم يوم الرضع

لما أغارت فزارة على لقاح رسول الله ﷺ، وكانت خيبر عقب ذلك في أواخر ست وأوائل سبع، وهذا متفق عليه.

وأما الخندق فقبل ذلك : إما في أوائل خمس، أو أواخر أربع، كما في الصحيحين عن عبد الله بن عمر قال : عرضت على النبي على يوم أُحد وأنا ابن أربع عشرة سنة فلم يجزني، وعرضت عليه يوم الخندق وأنا ابن خمس عشرة سنة فأجازني (١٦٥)

وليس لأحد أن يحتج على النسخ بما في الصحيحين عن ابن عمر أنه سمع رسول الله على إذا رفع رأسه من الركوع في الركعة الأخيرة من الفجر يقول: «اللهم العن فلاناً، وفلاناً» (١٦٦٠) بعد ما يقول: «سمع الله لمن حمده؛ ربنا ولك الحمد»؛ فأنزل الله: ﴿ليس لك من الأمر شيء أو يتوب عليهم أو يعذبهم فإنهم ظالمون (١٦٧٠).

فإن هذا إنما يدل على ترك اللعنة لهم: لكونه ليس له من الأمر شيء لجواز توبتهم، وهذا إذا كان نهياً فلا فرق فيه بين الصلاة وخارج الصلاة، والكلام إنما هو في الدعاء الجائز خارج الصلاة: كالدعاء لمعينين، مستضعفين، والدعاء على معينين من الكفار بالنصرة عليهم؛ لا باللعنة، ونحو ذلك.

والقول الثاني: قول مَنْ يقول من أصحاب الشافعي وأحمد وغيرهم -: أن تحريم الكلام كان بمكة، بناء على أن النسخ ثبت بحديث ابن مسعود بناء على ما ذكره ابن إسحاق في «السيرة» قال: وبلغ أصحاب رسول الله على الذين خرجوا إلى أرض الخبشة إسلام أهل مكة، فأقبلوا لما بلغهم من ذلك إسلام أهل مكة الذي كان باطلاً، فلم يدخل منهم أحد إلا بجواز أو مستخفياً، فكان من قدم منهم فأقام بها حتى هاجر إلى المدينة شهد معه بدراً وأحداً، فذكر منهم عبد الله بن مسعود.

وهؤلاء يجيبون عن حديث زيد بن أرقم بجوابين:

<sup>(</sup>١٦٥) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الشهادات باب ١٨. وكتاب المغازي باب ٢٩. ومسلم في صحيحه، كتاب الإمارة حديث ٩١. وابن ماجة في سننه، كتاب الحدود باب ٤. ومسند الإمام أحمد ٢٧/٢.

<sup>(</sup>١٦٦) رواه البخاري في صحيحه، كتاب المغازي باب ٢١، وتفسير سورة ٣، وكتاب الـدعوات بـاب ٥٨، والاعتصام باب ١٧. والنسائي في سننه، كتاب التطبيق باب ٣١. والدارمي في سننه، كتاب الصلاة باب ٢١٦. والإمام أحمد ٢٣/٢، ٧٥١، ٢٥٥.

<sup>(</sup>١٦٧) سورة: آل عمران آية: ١٢٨.

أحدهما: أنه يحتمل أنه كان نهى عنه متقدماً ثم أذن فيه، ثم نهى عنه لما نزلت الآية.

الثاني: أنه يحتمل أن يكون زيد بن أرقم ومَنْ كان يتكلم في الصلاة لم يبلغهم نهي النبي على ، فلما نزلت الآية انتهوا.

فأما القول الأول فضعيف، لوجوه قاطعة :

منها: أن حديث ابن مسعود صحيح صريح، وقد علم بالتواتر عند أهل العلم أن ابن مسعود شهد بدراً، وهو لما رجع من الحبشة أخبر أنه سلّم على النبي على النبي على وأنه لم يرد عليه بعد ما كان يرد عليهم قبل أن يذهبوا إلى الحبشة ؛ وأنه قال لهم : «إن في الصلاة لشغلاً» (١٦٨)

وفي رواية : «إن الله يحدث من أمره ما شاء وإن مما أحدث أن لا تتكلموا في الصلاة».

الثاني: أن أبا هريرة لم يصحب النبي على ولم يصلِّ خلفه إلا بعد عام خيبر باتفاق أهل العلم، كما ثبت ذلك في الأحاديث الصحيحة، وهو أشهر مَنْ روى حديث ذي اليدين، وهو أن النبي على صلى تلك الصلاة بهم: كما في الصحيحين عنه قال صلى رسول الله، على : «إحدى صلاتي العشى الظهر أو العصر» (١٦٩)

فعلم أنها لم تكن قبل عام خيبر. بل بعد فتح خيبر: فكيف تكون قبل بدر؟ بل خيبر بعد الخندق ، فلو ثبت أن الكلام لم يحرم إلا عام الخندق لكان حديث ذي اليدين بعد ذلك فلا يكون منسوخاً.

الثالث : أن من رواة حديث ذي اليـدين : عمران بن حصـين كها رواه مسلم وغيره.

قالوا: وإسلام عمران كان بعد بدر.

وقد روى نحواً منه أهل السنن من حديث معاوية بن خديج، وقد قيل : إنه أسلم قبل موت النبي ﷺ بشهرين.

<sup>(</sup>١٦٨) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>١٦٩) سبق تخريجه والكلام عليه.

وقد روى حديث ذي اليدين، كها رواه أبو هريرة، وعبد الله بن عمر.

رواه أهل السنن قالوا: وإسناده على شرط الصحيح، وابن عمر قبل بدر كان صغيراً؛ فإنه عام أحد كان ابن أربع عشرة سنة؛ ولا يكاد ابن عمر يروي ما كان حينئذ مما كان مثل ذلك. كما لم يرو حديث بناء المسجد ونحوه.

الرابع : أن قولهم : ذو اليدين قبل بدر غلط.

قالوا: فإن المقتول ببدر هو ذو الشمالين، هو ابن عمرو من نضلة بن عبسان: حليف لبني زهرة من خزاعة، قتل ببدر.

وأما ذو اليدين فإسمه الخرباق، ويكنى أبا العريان. بقي بعد النبي في وروى حديثه في السهو كها ذكره عبد الله بن أحمد في مسند أبيه، عن نصر بن معدي بن سليمان ثقة، قال: أتيت مطراً لأسأله عن حديث ذي اليدين فأتيته فسألته؛ فإذا هو شيخ كبير لا ينفذ الحديث من الكبر، فقال ابنه شعيب: بلى يا أبت، حدثتني: أن ذا اليدين لقيك بذي خشب فحدثك أن رسول الله، في صلى بهم إحدى صلاتي العشي وهي العصر، ركعتين، ثم سلَّم فخرج سرعان الناس، فقالوا: قصرت الصلاة - وفي القوم أبو بكر وعمر - فقال ذو اليدين: أقصرت الصلاة - أم نسيت؟ فقال: «ما قصرت الصلاة ولا نسيت»! ثم أقبل على أبي بكر وعمر فقال: «ما يقول ذو اليدين؟ فقالا: صدق يا رسول الله! فرجع رسول الله وثاب الناس، وصلَّى بهم ركعتين ثم سلَّم، محد سجدتي السهو(١٧٠).

ورواه عبد الله بن أحمد أيضاً عن محمد بن المثنى، عن معدي بن سليمان، عن شعيب بن مطر، ومطر جاء من يصدقه بمقالته. وهذا السياق موافق لسياق أبي هريرة، وابن عمر في : أن السلام كان من ركعتين.

وفي حديث عمران أنه من ثلاث.

وكذلك في حديث رافع، وفيه الجزم بأنها العصر كما في حديث عمران وغيره، وهل كانت القصة مرة أو مرتين؟ هذا فيه نزاع ليس هذا موضعه.

والمقصود هنا : أنه إذا ثبت أن حديث ذي اليدين محكم : ثبت به أن مثل ذلك الكلام والفعال لا يبطل الصلاة. وهنا أقوال في مذهب أحمد وغيره :

<sup>(</sup>۱۷۰) سبق تخریجه .

فعنه أن كلام الناسي والمخطىء لا يبطل؛ وهذا قول مالك، والشافعي، وهو أقوى الأقوال. ومما يؤيده حديث معاوية بن الحكم السلمي لما شمت العاطس في الصلاة، فلما سمعه النبي على قال له: «إن صلاتنا هذه لا يصلح فيها شيء من كلام الأدميين» (١٧١) ولم يأمره بالإعادة، وهذا كان جاهل بتحريم الكلام، وفي الجاهل لأصحاب أحمد طريقان:

أحدهما : أنه كالناسي.

والثاني: أنه لا تبطل صلاته، وإن بطلت صلاة الناسي؛ لأن النسخ لا يثبت حكمه إلا بعد العلم بالناسخ.

وهذا الفرق ضعيف هنا؛ لأن هذا إنما يكون فيمن تمسك بالمنسوخ، ولم يبلغه الناسخ، كما كان أهل قباء، وأما هنا فلم يكن بلغه المنسوخ بحال. فالنهي في حقه حكم مبتدأ، لكن هل يثبت الحكم في حق المكلف قبل بلوغ الخطاب؟.

فيه ثلاثة أقوال لأصحاب أحمد وغيرهم :

أحدها: أنه يثبت مطلقاً.

والثاني : لا يثبت مطلقاً .

والثالث : الفرق بين الحكم الناسخ والحكم المبتدأ.

وعلى هذا يقال: الجاهل لم يبلغه حكم الخطاب، وقد يفرق بين الناسي والجاهل.

ألا ترى مَنْ نام عن صلاة أو نسيها فإنه يعيدها باتفاق المعلمين؟ .

وكذلك مَنْ ترك شيئاً من فروضها نسياناً، ثم ذكر، مثل أن: يذكر أنه صلَّى بلا وضوء، أو ترك القراءة، أو الركوع، ونحو ذلك فأن يعيد.

وأما مَنْ نسي واجباً: كالتشهد الأول، فإنه يسجد قبل السلام، فإن تعمد تركه ففي بطلان صلاته وجهان: أشهرهما تبطل، ولو نسيه مطلقاً لم تبطل صلاته، فهنا قد أثر النسيان في سقوط الواجب مطلقاً.

وأما الجاهل فلو صلَّى غير عالم بوجوب الوضوء من لحم الإبل، أو صلَّى في مباركها

<sup>(</sup>۱۷۱) سبق تخریجه.

غير عالم بالنهي ثم بلغه : ففي الإعادة روايتان، لكن الأظهر في الحجة أنه لا يعيد، كما قد بسطناه في غير هذا الموضع.

ومما يقرر هذا في كلام الجاهل في الصلاة أحاديث :

منها: حديث ابن مسعود حديث التشهد المستفيض: أنه قال كنا نقول في الصلاة: السلام على الله من عباده، السلام على جبريل وميكائيل، السلام على فلان وفلان. فنهاهم النبي على عن ذلك، وقال: «إن الله هو السلام»(١٧٢).

ولم يأمرهم بإعادة الصلوات التي قالوا ذلك فيها، مع أن هذا الكلام حرام في نفسه، فإنه لا يجوز أن يدعى لله بالسلام، بل هو المدعو، ولما كانوا جهالًا بتحريم ذلك لم يأمرهم بالإعادة.

ومن ذلك : الأعرابي الـذي قال : اللهم ارحمني ومحمـداً ولا ترحم معنـا أحداً! وقال : «لقد تحجرت واسعاً» يريد رحمة الله(١٧٣).

وهذا الدعاء حرام، فإنه سؤال الله أن لا يرحم مَنْ خلقه غيرهما.

ومن ذلك قول القائل ـ لما صلَّى بهم أبو موسى ـ أقرنت الصلاة بالبر والزكاة؟ فقال أبو موسى : يا حطان! لعلك قلتها؟ فقلت : ما قلتها ولقد خشيت أن تنكعني بها، ولم يأمرنى أبو موسى بالإعادة.

وعلى هذا فكلام العامد في مصلحتها فيه روايتان عن أحمد :

إحداهما : يجوز. وهو قول مالك.

والثانية : لا يجوز. وهو قول الشافعي

<sup>(</sup>۱۷۲) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الدعوات باب ١٦، وكتاب الاستئذان باب ٣. ومسلم في صحيحه كتاب الصلاة حديث ٥٦. وأبو داود في سننه، كتاب الصلاة باب ١٧٨. والنسائي في سننه، كتاب التطبيق باب ١٠٠، وكتاب السهو باب ٤١، ٣٤، ٥٦. وابن ماجة في سننه، كتاب الإقامة باب ٢٤. والدارمي في سننه، كتاب الصلاة باب ٨٤. والإمام أحمد في المسند ١٣/١٤.

<sup>(</sup>۱۷۳) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الأدب باب ۲۷. وأبو داود في سننه، كتـاب الطهـارة باب ١٣٦، وكتاب الصلاة باب ١٤٩، وكتاب الأدب باب ٣٦. والترمذي في سننه، كتاب الطهـارة باب ١١٢. والنسائي في سننه، كتاب السهو باب ٢٠. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٧٨. والإمام أحمد في المسند ٢/ ٢٣٩، ٢٢/٤.

وفيه رواية ثالثة : أن الكلام يبطل إلا إذا كان لمصلحتها، سواء كان عمداً أو سهواً.

وفيه رواية رابعة : إلا لمصلحتها سهواً، وهو اختيار جدي .

وفيه رواية خامسة : تبطل إلا صلاة إمام تكلم لمصلحتها؛ سواء كان عمداً، أو سهواً.

ومنشأ التردد أنه تكلم ذو اليدين ابتداء؛ وتكلم جواباً للنبي على بقوله: «بلى قد نسيت» بعد قول النبي على : «لم أنس ولم تقصر»، وتكلم النبي على بذلك وبقوله: «أحق ما يقول ذو اليدين؟».

وتكلم المخاطبون بتصديق ذي اليدين فقيل: إنما جاز ذلك لكونه لم يعتقد أنه في الصلاة، وكذلك ذي اليدين سؤاله له هو بمنزلة سلامه والمؤمنين معه اتباعاً له؛ فإنهم لم يكونوا يعلمون أنه نسى، بل جوز أن تكون الصلاة قصرت.

وكذلك سائر الصحابة لو علموا أنه نسي وأن متابعة الناسي في السلام لا تجوز: لسبحوا به؛ لكن لم يعلموا بجميع الأمرين قطعاً، بل جوزوا أحدهما أو كلاهما، بل كانوا يعتقدون وجوب المتابعة له في الصلاة مطلقاً حتى يتبين لهم.

فقيل لهؤلاء: فالمصلون أجابوه بتصديق ذي اليدين، مع علمهم بأنها لم تقصر، وأنه نسي، فظن بعضهم ذلك؛ لأن جوابه واجب لا يبطل الصلاة لحديث سعد بن المعلى. وظن آخرون أن ذلك لمصلحة الصلاة فجوزوا الكلام لمصلحة الصلاة عمداً، وظن آخرون أن ذلك إنما كان سهواً؛ لأنهم لم يكونوا يعلمون أنه قد بقي عليهم بقية من الصلاة؛ وأن من بقي عليه بقية لا يتكلم.

ثم قال آخرون : هذا الكلام وكلام النبي ﷺ وذي اليدين مع كون ذلك سهواً : فإنما كان لمصلحة الصلاة.

والمقصود هنا أن من تكلم في صلب الصلاة، عالماً أنه في صلاته بنحو هذا سهواً وعمداً لمصلحة الصلاة : هل يكون بمنزلة هذا؟ .

هذا فيه قولان في مذهب أحمد وغيره :

فمن لم يسو بينها قال : هذه الحال لم يكونوا في صلاة لخروجهم منها سهواً؛ وإن كانوا في حكمها كما ذكرنا؛ فلهذا شاع هذا.

ومَنْ يسوي بينها قال: سائر محظورات الصلاة هي في مثل هذه الحال كما هي في الصلاة نفسها، فإن التفريق هنا إنما جاز لعذر السهو فلا يفيد فعل شيء مما ينافي الصلاة.

ولهذا اتفقوا على أنه إذا تعمد في مثل هذه الحال ما يبطل الصلاة لغير مصلحة : بطلت صلاته، وإن كانت لا تبطل إذا فعل ذلك بعد سلام الإمام : وذلك أن المصلي صلى الصلاة وترك منافيها؛ فإذا عفى عنه في أحدهما لعذر لم يجز أن يعفى عنه في الآخر لغير عذر، كما لو زاد الفعل عمداً، فإنه بعد الذكر لو أطال الفصل عمداً : لم يكن له البناء، بل يبتدىء الصلاة؛ ولهذا لو فعل منافيها سهواً ـ من كلام أو عمل كثير ونحو ذلك أن يفرقها عمداً.

فتبين بهذا كله وجـوب الموالاة في الصـلاة، إلا في حال العـذر المسوغ لـذلك، فالوضوء أولى بذلك.

#### الموالاة في الغسل لا تجب :

فإن قيل: فما تقولون في الغسل؟.

قيل: المشهور عند أصحاب أحمد: الفرق بينها. وعمدة ذلك ما روي: «أن النبي على يده لمعة لم يصبها الماء فعصر عليها شعره»(١٧٤).

وعن ابن عباس: «أن النبي، على اغتسل من جنابة فرأى لمعة لم يصبها الماء فقال بجمته قبلها عليها» (١٧٥)؛ رواه أحمد، وابن ماجة من حديث أبي علي السروجي. وقد ضعف أحمد وغيره حديثه.

وروى ابن ماجة : عن علي قال : جاء رجل إلى النبي، ﷺ، فقال : إني اغتسلت من الجنابة، فصليت الفجر ثم أصبحت فرأيت موضعاً قدر الظفر لم يصبه ماء : فقال رسول الله ﷺ : «لو كنت مسحت عليه بيدك أجزأك» (١٧٦).

وعن ابن مسعود أن رجلًا سأل النبي، ﷺ، عن الرجل يغتسل من الجنابة فيخطىء بعض جسده؟ فقال رسول الله، ﷺ: «يغسل ذلك المكان ثم يصلي».

<sup>(</sup>١٧٤) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>١٧٥) (١٧٦) رواه ابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ١٣٨.

رواه البيهقي من رواية عاصم بن عبد العزيز الأشجعي.

قال البخاري : فيه نظر.

وقال ابن حبان : يخطىء كثيراً.

وقال الدارقطني : ليس بالقوي.

والفرق المعنوي: أن أعضاء الوضوء متعددة يجب فيها الترتيب عندهم؛ فوجبت فيها الموالاة، والبدن في الغسل كالعضو الواحد: لا يجب فيه ترتيب فلا يجب فيه موالاة أيضاً؛ فإن حكم الوضوء يتعدى محله؛ فإنه يغسل أربعة أعضاء، فيطهر جميع البدن، وأما الجنابة فتشبه إزالة النجاسة: لا يتعدى حكمه محله، فكل ما غسل شيئاً ارتفع عنه الجنابة، كها ترتفع النجاسة عن محل الغسل، فإذا غسل بعض أعضاء الوضوء لم يرتفع شيء من الحدث، لا عنه ولا عن غيره بدليل أنه لا يباح له مس المصحف به.

وقد يقال: هذا لا يؤثر في الموالاة؛ فإن وجوب الموالاة في الشيء الواحد أقوى من وجوبها في الإثنين؛ بخلاف الترتيب؛ فإنه لا يكون إلا بين شيئين، ولا بد أن يكون مختلفين؛ إذ المتماثلان \_ كالطوافات والسعيات \_ لا يكون بينهما ترتيب.

ولهذا لم يجب الترتيب عند أحمد، ومالك في الركعات، بل مَنْ نسي ركناً من ركعة فلم يذكر حتى قرأ في الثانية: قامت مقامها، وغسل الجنابة عبادة واحدة: الإتصال فيها أظهر منه في الوضوء، وهي عبادة في نفسها تعتبر لها النية؛ بخلاف إزالة النجاسة فإنها لا تتعين لها النية إلا في وجه ضعيف: التزموه في الخلاف الجدلي. كما ذكره أبو الخطاب ومَنْ تبعه وليس بشيء، فيمكن أن يقال: الموالاة فيهما واحدة.

وإذا كان النبي، على قد عصر على اللمعة بعد جفافها في الزمن المعتدل، وأن الموضوء لا يجوز فيه ذلك: فالفرق أن تارك اللمعة في الرجل مفرط، بخلاف المغتسل من الجنابة فإنه لا يرى بدنه كما يرى رجليه، فاللمعة إذا كانت في ظهره، أو حيث لا يراه ولا يمكنه مسه كان معذوراً في تركها فلهذا لم تجب فيه الموالاة، بخلاف ما لا يعذر فيه، والله أعلم.

وعلى هذا فلو قيل بسقوط الترتيب بالعذر لتوجه.

وقد يخرج حديث تأخير المضمضة والاستنشاق عن غسل الـوجه ـ وهـو إحدى الروايتين المنصوصتين ـ على هذا، وأن تاركهما لم يعلم وجوبهما فكان معذوراً بالترك. فلم

يجب الترتيب في ذلك، بخلاف من لم يعذر كمنكس الأعضاء الظاهرة، ولكن نظيره حديث العهد بالإسلام: إذا اعتقد أن الوضوء: غسل اليدين، والرجلين فغسلها فقط، أو مَنْ ترك غسل وجهه أو يديه لجرح، أو مرض، وغسل سائر أعضاء الوضوء، ثم ذال العذر قبل انتقاض الوضوء: فهنا إذا قيل: بغسل ما ترك أولاً ولا يضره ترك الترتيب: كان متوجهاً على هذا الأصل. والله أعلم.

# باب التيمم

#### قال شيخ الإسلام أحمد بن تيمية رحمه الله :

الحمد لله نستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، مَنْ يهده الله فلا مضلَّ له؛ ومَنْ يضلل فلا هادي له، ونشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، ونشهد أن محمداً عبده ورسوله، صلى الله عليه وسلم تسليهاً.

قال الله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمنُوا إِذَا قَمْتُم إِلَى الصّلاة فاغسلوا وجوهكم وأيديكم إلى المرافق وامسحوا برؤوسكم وأرجلكم إلى الكعبين، وإن كنتم جنباً فاطهروا. وإن كنتم مرضى أو على سفر. أو جاء أحد منكم من الغائط. أو لامستم النساء، فلم تجدوا ماء فتيمموا صعيداً طيباً. فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه. ما يريد الله ليجعل عليكم من حرج. ولكن يريد ليطهركم. وليتم نعمته عليكم لعلكم تشكرون (١٧٧٠).

### التيمم لغةً وشرعاً :

والتيمم في اللغة : هو القصد.

ومنه قوله تعالى : ﴿ولا تيمموا الخبيث منه تنفقون ولستم بآخذيه إلا أن تغمضوا فيه ﴾ (١٧٨).

وقوله : ﴿ولا آمين البيت الحرام ﴾(١٧٩).

<sup>(</sup>١٧٧) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>١٧٨) سورة: البقرة آية: ٢٦٧.

<sup>(</sup>١٧٩) سورة: المائدة آية: ٢.

ومنه قول امرىء القيس:

تيممت الماء الذي دون ضارج يميل عليها الظل عرمضها طامي

لكن لما قال الله تعالى: ﴿فتيمموا صعيداً طيباً فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه ﴾ (١٨٠٠). كان التيمم المأمور به: هو تيمم الصعيد الطيب، للتمسح به، فصار لفظ التيمم إذا أطلق في عرف الفقهاء انصرف إلى هذا التيمم الخاص، وقد يراد بلفظ التيمم نفس مسح اليدين والوجه، فسمي المقصود بالتيمم تيماً.

وهذا التيمم المأمور به في الآية هو من خصائص المسلمين، ومما فضلهم الله به على غيرهم من الأمم.

ففي الصحيحين : عن جابر بن عبد الله أن النبي على قال : «أعطيت خمساً لم يعطهن نبي قبلي : نُصرت بالرعب مسيرة شهر، وجعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً. فأيما رجل من أمتي أدركته الصلاة فليصلِّ، وأحلَّت لي الغنائم ولم تحل لأحد قبلي، وأعطيت الشفاعة، وكان النبي يُبعث إلى قومه خاصة، وبعثت إلى الناس عامة» وهذا لفظ البخاري (١٨١)

وفي صحيح مسلم: عن أبي هريرة أن رسول الله، ﷺ، قبال: «فُضَّلت على الأنبياء بست: أعطيت جوامع الكلم، ونصرت بالرعب، وأحلت لي الغنائم، وجعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً وأرسلت إلى الخلق كافة، وختم بي النبيون»(١٨٢).

<sup>(</sup>١٨٠) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>۱۸۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب التيمم باب ۱، وكتاب الصلاة باب،٥٦، وكتاب الجهاد باب ١٢٢، وتعبير الرؤيا باب ۱۱، وكتاب الاعتصام باب ۱. ومسلم في صحيحه، كتاب المساجد حديث ٣، ٥:٨. والترمذي في سننه، كتاب السير باب ٥. والنسائي في سننه، كتاب الغسل باب ٢٦، وكتاب الجهاد باب ١. والدارمي في سننه، كتاب السير باب ٢٩. والإمام أحمد في المسند ١/٩٨، ٣٠١، ١٤٥/ ٢٢/٢ ، ٢٢٢/ ٢٦٤، ٥/١٤٥، ٥٠١، ٣٠٤/ ٣٠٤/، ٢٦٢، ٢٦٢، ٢٦٢، ٢٥٥، ٢٠١، ٣٠٤/ ٣٠٤، ٢٥٥، ٢٠١، ٣٠٤/ ٣٠٤، ٢٥٥،

<sup>(</sup>١٨٢) رواه مسلم في صحيحه، كتاب المساجد حـديث ١٥:٥، وكتاب الأشـربة حـديث ٧٧. والبخاري في صحيحه، كتاب تعبير الرؤيا باب ١١. والترمذي في سننه، كتاب السير باب ٥. والإمام أحمد في المسند / ٢١٢، ٢١٢، ٢٠٠٠.

ولمسلم أيضاً: عن حـذيفة بن اليماني أن النبي، على قال: «فُضّلت على الناس بثلاث: جعلت صفوف الملائكة، وجُعلت لنا الأرض كلها مسجداً، وجُعلت تربتها لنا طهوراً إذا لم نجد الماء»(١٨٣٠).

وعن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده قال : قال رسول الله ﷺ : «جعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً، أينها أدركتني الصلاة تمسحت وصليت : وكان مَنْ قبلي يعظمون ذلك، إنما كانوا يصلون في كنائسهم وبيعهم» (١٨٤).

وقوله تعالى : ﴿ فتيمموا صعيداً طيباً ﴾ (١٨٥) نكرة في سياق الإثبات، كقوله : ﴿ إِنْ الله يأمركم أَنْ تَذْبِحُوا بِقَرَةً ﴾ (١٨٦).

وقوله : ﴿فتحرير رقبة﴾(١٨٧).

وقوله : ﴿ فصيام ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجعتم ﴾ (١٨٨).

وقوله : ﴿ فَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ ثَلَاثَةً أَيَامُ ﴾ (١٨٩).

وهذه تسمى مطلقة، وهي تفيد العموم على سبيل البدل لا على سبيل الجمع، فيدل ذلك على أنه يتيمم أي صعيد طيب اتفق، والطيب هو الطاهر، والتراب الـذي ينبعث مراد من النص بالإجماع، وفيها سواه نزاع، سنذكره إن شاء الله تعالى.

وقوله : ﴿فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه ﴾ (١٩٠).

قد اتفق القراء السبعة على : قراءة ﴿أيديكم﴾ بالإسكان؛ بخلاف قوله في الوضوء : ﴿وأرجلكم﴾ بالنصب، قالوا : إنها معطوفة على المغسول، تقديره : فاغسلوا وجوهكم وأيديكم، وأرجلكم إلى الكعبين كذلك.

<sup>(</sup>١٨٣) رواه مسلم في صحيحه، كتاب المساجد.

<sup>(</sup>١٨٤) رواه االإمام أحمد في المسند ٢٢٢٢.

<sup>(</sup>١٨٥) سورة: النساء آية: ٤٣.

<sup>(</sup>١٨٦) سورة: البقرة آية: ٦٧.

<sup>(</sup>١٨٧) سورة: النساء آية: ٩٢.

<sup>(</sup>١٨٨) سورة: البقرة آية: ١٩٦.

<sup>(</sup>١٨٩) سورة: البقرة آية: ١٩٦.

<sup>(</sup>١٩٠) سورة: المائدة آية: ٦.

قال علي بن أبي طالب وغيره من السلف، قال أبو عبد الرحمن السلمي : قرأ علي الحسن والحسن : ﴿وَأُرْجِلُكُم إِلَى الْكَعْبِينَ﴾ (١٩١) بالخفض، فسمع ذلك علي بن أبي طالب، وكان يقضي بين الناس فقال : وأرجلكم يعني بالنصب.

وقال : هذا من المقدم المؤخر في الكلام.

وكذلك ابن عباس قرأها بالنصب.

وقال : عاد الأمر إلى الغسل، ولا يجوز أن يكون ذلك عطفاً على المحل، كما يظنه بعض الناس؛ كقول بعض الشعراء :

معاوي: إننا بشر فأسجح فلسنا بالجبال ولا الحديدا فإنما يسوغ في حرف التأكيد، مثل: المباني، وأما حروف المعاني: فلا يجوز ذلك

والباء هنا للإلصاق، ليست للتوكيد.

ولهذا لم يقرأ القراء هنا وأيديكم كها قرأوا هناك وأرجلكم ، لأنه لو قال : فامسحوا وجوهكم ، وأيديكم ، أو امسحوا بها ، لكان يكتفي بمجرد المسح من غير إيصال للطهور إلى الرأس ، وهو خلاف الإجماع ، فلما كانت الباء للإلصاق دلَّ على : أنه لا بد من إلصاق الممسوح به ، فدلَّ ذلك على استعمال الطهور ؛ ولهذا كانت هذه الباء لا تدل على التبعيض عند أحد من السلف ، وأثمة العربية .

ولا قال الشافعي: إن التبعيض يستفاد من الباء؛ بل أنكر إمام الحرمين وغيره من أصحابه ذلك، وحكوا كلام أئمة العربية في إنكار ذلك، ولكن مَنْ قال بذلك استند إلى دلالة أخرى.

وقوله تعالى : ﴿ مَا يُرِيدُ اللهُ لَيْجِعُـلُ عَلَيْكُمْ مَنْ حَرْجٌ ، وَلَكُنْ يَـرِيدُ لَيَـطَهُرُكُمْ ، وَلَيْمُ نَعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعْلَكُمْ تَشْكُرُ وَنَ ﴾ (١٩٢٠) .

دلَّت هذه الآية على : أن التراب طهور كها صرحت بذلك السنة الصحيحة في قول النبي ﷺ : «وجعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً»(١٩٣٠).

<sup>(</sup>١٩١) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>١٩٢) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>۱۹۳) سبق تخریجه.

وعن أبي ذر: أن رسول الله على قال: «إن الصعيد الطيب طهور المسلم، وإن لم يجد الماء عشر سنين، فإذا وجد الماء فليمسه بشرته فإن ذلك خير»(١٩٤) رواه الإمام أحمد، وأبو داود، والنسائي، والترمذي، وهذا لفظه. وقال: حديث حسن صحيح.

وقد اتفق المسلمون على أنه إذا لم يجد الماء في السفر تيمَّم وصلَّى، إلى أن يجد الماء، فإذا وجد الماء فعليه استعماله.

وكذلك تيمُّم الجنب: ذهب الأئمة الأربعة، وجماهير السلف، والخلف إلى أنه يتيمم إذا عدم الماء في السفر، إلى أن يجد الماء، فإذا وجده كان عليه استعماله.

وقد روي عن عمر، وابن مسعود إنكار تيمم الجنب، وروي عنهما الرجوع عن ذلك، وهو قول أكثر الصحابة : كعلي، وعمار، وابن عباس، وأبي ذر، وغيرهم.

وقد دلُّ عليه آيات من كتاب الله، وخمسة أحاديث عن النبي ﷺ:

منها: حديث عمار بن ياسر، وعمران بن حصين، كلاهما في الصحيحين.

ومنها: حديث أبي ذر الذي صححه الترمذي.

ومنها: حديث عمرو بن العاص.

وحديث الذي شج فافتوه، فقال النبي ﷺ: «قتلوه قتلهم الله، هلا سألوا إذا لم يعلموا، فإنما شفاء العي السؤال»(١٩٥٠).

ففي الصحيح: عن عمر أنه قال: كنا مع النبي على فدعا بالوضوء فتوضأ، ونودي بالصلاة فصلًى الناس، فلما انفتل من صلاته إذا هو برجل معتزل لم يصل مع القوم، قال: «ما منعك يا فلان أن تصلي مع القوم!» قال: أصابتني جنابة: ولا ماء، قال: «عليك بالصعيد، فإنه يكفيك» (١٩٦٠) رواه البخاري، ومسلم.

<sup>(</sup>١٩٤) رواه البخاري في صحيحه، كتاب التيمم باب ٥، ٦. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ١٢٣. والإمام والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٩٢. والإمام أحمد في المسند ١٤٦/٥، ١٤٥، ١٨٠.

<sup>(</sup>١٩٥) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ١٢٥. وابنَ ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٩٣. والإمام أحمد في المسند ٢/ ٣٧٠.

<sup>(</sup>١٩٦) رواه البخاري في صحيحه، كتاب التيمم باب ٩، ٦. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ٢٠٢. والدارمي في سننه، كتاب الوضوء باب ٦٥. والإمام أحمد في المسند ٤٣٤/٤.

وفي الصحيحين عن عمار بن ياسر قال: «بعثني النبي على في حاجة، فأجنبت، فلم أجد الماء فتمرغت في الصعيد، كما تمرغ الدابة، ثم أتيت النبي في فذكرت ذلك له، فقال: إنما يكفيك أن تقول بيديك هكذا، ثم ضرب بيديه الأرض ضربة واحدة، ثم مسح الشمال على اليمين، وظاهر كفيه ووجهه» (١٩٧٠) وهذا لفظ مسلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١٩٧) رواه البخاري في صحيحه، كتاب التيمم باب ٨. ومسلم في صحيحه، كتاب الحيض باب ١١٠. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة بـاب ١٩٨، ٢٠١. والإمام أحمد في المسند ٢٦٤/٤، ٢٦٥، ٣١٩، ٣٩٦.

## فصل هل يرفع التيمُّم الحدث مؤقتاً؟.

وقد تنازع العلماء في التيمم: هل يرفع الحدث رفعاً مؤقتاً إلى حين القدرة على استعمال الماء؟.

أم الحدث قائم ولكنه تصح الصلاة مع وجود الحدث المائع؟ وهذه مسألة نظرية.

وتنازعوا هل يقوم مقام الماء، فيتيمم قبل الوقت كها يتوضأ قبل الوقت، ويصلي به ما شاء من فروض ونوافل، كها يصلي بالماء، ولا يبطل بخروج الوقت، كها لا يبطل الوضوء؟ على قولين مشهورين، وهو نزاع عملي :

فمذهب أبي حنيفة : أنه يتيمم قبل الوقت، ويبقى بعد الوقت، ويصلي به ما شاء كالماء، وهو قول سعيد بن المسيب، والحسن البصري، والزهري، والثوري، وغيرهم. وهو إحدى الروايتين عن أحمد بن حنبل.

والقول الثاني: أنه لا يتيمم قبل الوقت، ولا يبقى بعد خروجه. ثم من هؤلاء مَنْ يقول: يتيمم لوقت كل صلاة، ومنهم من يقول يتيمم لفعل كل فريضة، ولا يجمع بين فرضين. وغلا بعضهم فقال: ويتيمم لكل نافلة.

وهذا القول في الجملة هو المشهور من مذهب مالك، والشافعي، وأحمد. قالوا: لأنه طهارة ضرورية، والحكم المقيد بالضرورة مقدر بقدرها، فإذا تيمم في وقت يستغني عن التيمم فيه لم يصح تيممه، كما لو تيمم مع وجود الماء.

قالوا : ولأن الله أمر كل قائم إلى الصلاة بالوضوء، فإن لم يجد الماء تيمم، وكان ظاهر الخطاب يوجب على كل قائم إلى الصلاة الوضوء والتيمم.

لكن لما ثبت في الصحيح: «أن النبي على صلوات كلها بوضوء واحد»(١٩٨) رواه مسلم في صحيحه:

دلَّت السنة على جواز تقديم الوضوء قبل وقت وجوبه، وبقي التيمم على ظاهر الخطاب، وعلَّل ذلك بعضهم بأنه مأمور بطلب الماء عند كل صلاة، وذلك يبطل تيممه.

وورد عن علي، وعمرو بن العاص، وابن عمر، مثـل قولهم. ولنـا أنه قـد ثبت بالكتاب والسنة : أن التراب طهور، كما أن الماء طهور.

وقد قال النبي ﷺ : «الصعيد الطيب طهور المسلم، ولو لم يجد الماء عشر سنين، فإذا وجدت الماء فأمسه بشرتك، فإن ذلك خير»(١٩٩).

فجعله مطهراً عند عدم الماء مطلقاً. فدلَّ على أنه مطهر للمتيمم. وإذا كان قد جعل المتيمم مطهراً كما أن المتوضىء مطهر، ولم يقيد ذلك بوقت، ولم يقل أن خروج الوقت يبطله، كما ذكر أنه يبطله القدرة على استعمال الماء، دل ذلك على أنه بمنزلة الماء عند عدم الماء، وهو موجب الأصول.

فإن التيمم بدل عن الماء، والبدل يقوم مقام المبدل في أحكامه، وإن لم يكن مماثلًا له في صفته: كصيام الشهرين، فإنه بدل عن الإعتاق وصيام الثلاثة والسبع، فإنه بدل عن المدي في التمتع، وكصيام الثلاثة الأيام في كفارة اليمين، فإنه بدل عن التكفير بالمال.

والبدل يقوم مقام المبدل، وهذا لازم لمن يقيس التيمم على الماء في صفته، فيوجب المسح على المرفقين، وإن كانت آية التيمم مطلقة، كما قاس عمار لما تمرغ الدابة، فمسح جميع بدنه كما يغسل جميع بدنه.

وقد بين النبي عَلَيْ فساد هذا القياس، وأنه يجزئك من الجنابة التيمم الذي يجزئك

<sup>(</sup>١٩٨) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ٨٦. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة بـاب ٢٥. وابن والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٠٠ وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٧٢. والدارمي في الوضوء باب ٣. والإمام أحمد ١٣٢/٣، ١٣٣، ١٣٤، ٢٦٠، ٢٦٠، ٣٠٠٥.

<sup>(</sup>١٩٩) سبق تخريجه.

في الوضوء، وهو مسح الوجه واليدين؛ لأن البدل لا تكون صفته كصفة المبدل، بل حكمه حكمه

فإن التيمم مسح عضوين، وهما العضوان المغسولان في الوضوء، وسقط العضوان الممسوحان، والتيمم عن الجنابة يكون في هذين العضوين بخلاف الغسل.

والتيمم ليس فيه مضمضة ولا استنشاق، بخلاف الوضوء.

والتيمم لا يستحب فيه تثنية ولا تثليث، بخلاف الوضوء.

والتيمم بفارق صفة الوضوء من وجوه، ولكن حكمه حكم الوضوء؛ لأنه بدل منه، فيجب أن يقوم مقامه كسائر الأبدال، فهذا مقتضى النص والقياس.

فإن قيل : الوضوء يرفع الحدث، والتيمم لا يرفعه؟ .

قيل: عن هذا جوابان:

أحدهما: أنه سواء كان يرفع الحدث أو لا يرفعه؛ فإن الشارع جعله طهوراً عند عدم الماء يقوم مقامه، فالواجب أن يثبت له من أحكام الطهارة ما يثبت للماء، ما لم يقم دليل شرعي على خلاف ذلك.

الوجه الثاني: أن يقال: قول القائل يرفع الحدث أو لا يرفعه: ليس تحته نزاع عملي، وإنما هو نزاع اعتباري لفظي، وذلك أن الذين قالوا: لا يرفع الحدث، قالوا: لو رفعه؛ لم يعد إذا قدر على استعمال الماء.

وقد ثبت بالنص والإِجماع أنه : يبطل بالقدرة على استعمال الماء.

والذين قالوا: يرفع الحدث، إنما قالوا برفعه رفعاً مؤقتاً إلى حين القدرة على استعمال الماء، فلم يتنازعوا في حكم عملي شرعي، ولكن تنازعهم ينزع إلى قاعدة أصولية تتعلق بمسألة تخصيص العلة. وأن المناسبة هل تنخرم بالمعارضة، وأن المانع المعارض للمقتضى هل يرفعه أم لا يرفعه اقتضاؤه مع بقاء ذاته.

وكشف الغطاء عن هيئة النزاع، أن لفظ العلة يراد به العلة التامة وهو مجموع ما يستلزم الحكم، بحيث إذا وجد وجد الحكم، ولا يتخلف عنه؛ فيدخل في لفظ العلة على هذا الإصطلاح جبر العلة وشروطها.

وعدم المانع. إما لكون عدم المانع يستلزم وصفاً ثبوتيـاً على رأى .

وإما لكون العدم قد يكون جبراً من المقتضى على رأي.

وهذه العلة متى تخصصت وانتقضت، فوجد الحكم بدونها دلَّ على فسادها، كما لو على معلل قصر الصلاة بمطلق العذر.

قيل له: هذا باطل، فإن المريض ونحوه من أهل الأعذار لا يقصرون، وإنما يقصر المسافر خاصة، فالقصر دائر مع السفر وجوداً وعدماً، ودوران الحكم مع الوصف وجوداً وعدماً دليل على المدار عليه للدائر، وكما لو علل وجوب الزكاة بمجرد ملك النصاب، قيل له: هذا ينتقض بالملك قبل الحول.

وقد يراد بلفظ العلة ما يقتضي الحكم، وإن توقف على ثبوت شروط وانتفاء موانع.

وقد يعبر عن ذلك بلفظ السبب، فيقال : الأسباب المثبتة للإرث ثلاثة : رحم، ونكاح، وولاء.

وعند أبي حنيفة، وأحمد في إحدى روايتين : يثبت بعقد الموالاة وغيرها، فالعلة هنا قد يتخلف عنها الحكم المانع : كالرق، والقتل، واختلاف الدين.

فإذا أريد بالعلة هذا المعنى جاز تخصيصها لفوات شرط ووجود مانع.

فأما إن لم يبين المعلل بين صورة النقض وبين غيرها فرقاً مؤثراً، بطل تعليله، فإن الحكم اقترن بالوصف تارة كما في الأصل، وتخلف عنه تارة كما في صورة النقض.

والمستدل إن لم يبين أن الفرع مثل الأصل دون صورة النقض، فلم يمكن إلحاقه بالأصل في ثبوت الحكم أولى من إلحاقه بصورة النقض في انتقائه؛ لأن الوصف موجود في الصور الثلاث، وقد اقترن به الحكم في الواحدة دون الأخرى، وشككنا في الصورة الثالثة.

وهذا كما لو اشترك ثلاثة في المقتل : فقتل الأولياء واحداً، ولم يقتلوا آخر إما لبذل الدية، وإما لاحسان كان له عندهم، والثالث لم يعرف أهو كالمقتول أو كالمعفوّ عنه، فإنّا لا نلحقه بأحدهما إلا بدليل يبين مساواته له دون مساواته للآخر.

إذا عرف هذا فالأصوليون والفقهاء متنازعون في استحلال الميتة عند الضرورة،

فمنهم مَنْ يقول: قد استحل المحظور مع قيام السبب الحاظر، وهو ما فيها من حيث التغذية.

ومنهم مَنْ يقول: الضرورة ما أزالت حكم السبب وهو التحريم إزالة اقتضاء للحظر، فلم يبق في هذه الحال حاظر، إذ يمتنع زوال الحظر مع وجود مقتضيه التام.

وفصل النزاع: أنه إن أُريد بالسبب الحاظر: السبب التام، وهـو ما يستلزم الحظر، فهذا يرتفع عند المخمصة، فإن وجود الملزوم بدون لازمه ممتنع، والحل ثابت في هذه الحال، فيمتنع وجود السبب المستلزم له.

وإن أريد بالسبب المقتضى للحظر لولا المعارض الراجح، فلا ريب أن هذا موجود حال الحظر، لكن المعارض الراجح أزال اقتضاءه للحظر، فلم يبق في هذه الحال مقتضياً، فإذا قدر زوال المخمصة عمل السبب عمله لزوال المعارض له.

وهكذا القول في كون التيمم يرفع الحدث أو لا يرفعه، فإنه فرع على قول من يقول: إنه يرفع الحدث، فصاحب هذا القول إذا تبين له أن يرفع الحدث رفعاً مؤقتاً إلى أن يقدر على استعمال الماء، ثم يعود هذا المعنى ليس بممتنع، والشرع قد دلَّ عليه، فجعل التراب طهوراً، والماء يكون طهوراً إذا أزال الحدث، وإلا مع وجود الجنابة يمتنع حصول الطهارة.

فصاحب هذا القول إنما قال: أنه يرفع الحدث رفعاً مؤقتاً إلى أن يقدر على استعمال الماء ثم يعود. وهذا ممكن ليس بممتنع، والشرع قد دلَّ عليه، فجعل التراب طهوراً، وإنما يكون طهوراً إذا أزال الحدث، وإلا فمع بقاء الحدث لا يكون طهوراً.

ومَنْ قال : أنه ليس برافع ولكنه مبيح، والحدث هو المانع للصلاة، وأراد بذلك أنه مانع تام، كما يكون مع وجود الماء. فهذا غالط، فإن المانع التيام مستلزم للمنع، والمتيمم يجوز له الصلاة ليس بممنوع منها، ووجود الملزوم بدون اللازم ممتنع.

وإن أريـد أن سبب المنع قـائم، ولكن لم يعمل عمله لـوجود الـطهارة الشـرعية الرافعة لمنعه، فإذا حصلت القدرة على استعمال الماء حصل منعه في هذه الحال، فهذا صحيح.

وكذلك مَنْ قال : هو رافع للحدث. إن أراد بذلك أنه يرفعه كما يرفعه الماء، فلا يعود إلا بوجود سبب آخر كان غالطاً، فإنه قد ثبت بالنص والإجماع : أنه إذا قدر على

استعمال الماء استعمله، وإن لم يتجدد بعد الجنابة الأولى جنابة ثانية، بخلاف الماء.

وإن قال : أريد برفعه أنه : رفع منع المانع، فلم يبق مانعاً إلى حين وجود الماء فقد أصاب، وليس بين القولين نزاع شرعي عملي.

وعلى هذا فيقال: على كل من القولين لم يبق الحدث مانعاً مع وجود طهارة التيمم، والنبي \_ على - قد جعل التراب طهوراً كما جعل الماء طهوراً، لكن جعل طهارته مقيدة إلى أن يجد الماء، ولم يشترط في كونه مطهراً شرطاً آخر.

فالمتيمم قد صار طاهراً، وارتفع منع المانع للصلاة إلى أن يجد الماء، فيا لم يجد الماء فالمنع زائل، إذا لم يتجدد سبب آخر يوجب الطهارة، كيا يوجب طهارة الماء، وحينتذ فيكون طهوراً قبل الوقت وبعد الوقت وفي الوقت، كيا كان الماء طهوراً في هذه الأحوال الثلاثة، وليس بين هذا فرق مؤثر إلا أذا قدر على استعمال الماء، فمَنْ أبطله بخروج الوقت فقد خالف موجب الدليل.

وأيضاً فالنبي على جعل ذلك رخصة عامة لأمته، ولم يفصل بين أن يقصد التيمم بفرض أو نفل، أو تلك الصلاة أو غيرها، كما لم يفصل في ذلك في الوضوء، فيجب التسوية بينها، والوضوء قبل الوقت فيه نزاع، لكن النزاع في التيمم أشهر.

وإذا دلت السنة الصحيحة على جواز أحد الطهورين قبل الوقت فكذلك الآخر، كلاهما متطهر فعل ما أمر الله به؛ ولهذا جاز عنه عامة العلماء اقتداء المتوضىء والمغتسل بالتيمم، كما فعل عمرو بن العاص، وأقره النبي على وكما فعل ابن عباس حيث وطىء جارية له ثم صلى بأصحابه بالتيمم، وهو مذهب الأئمة الأربعة، ومذهب أبي يوسف، وغيره، لكن محمد بن الحسن لم يجوز ذلك؛ لنقص حال المتيمم.

وأيضاً كان دخول الوقت وخروجه من غير تجدد سبب حادث لا تأثير له في بطلان الطهارة الواجبة، إذ كان حال المتطهر قبل دخول الوقت وبعده سواء. والشارع حكيم إنما يثبت الأحكام ويبطلها بأسباب تناسبها، فكما لا يبطل الطهارة بالأمكنة، لا يبطل بالأزمنة، وغيرها من الأوصاف التي لا تأثير لها في الشرع.

فإن قيل : هذا ينتقض بطهارة الماسح على الخفين، وطهارة المستحاضة، وذوي الأحداث الدائمة.

قيل: أما طهارة المسح على الخفين فليست واجبة، بل هو نحير بين المسح وبين الحلع والغسل؛ ولهذا وقتها الشارع، ولم يوقتها بدخول وقت صلاة، ولا خروجها، ولكن لما كانت رخصة ليست بعزيمة حد لها وقتاً محدوداً في الزمن: ثلاثاً للمسافر، ويوماً وليلة للمقيم؛ ولهذا لم يجز المسح في الطهارة الكبرى.

ولهذا لما كانت طهارة المسح على الجبيرة عزيمة، لم تتوقت بل يمسح عليها، إلى أن يحلها، ويمسح في الحهارتين الصغرى، والكبرى، كما يتيمم عن الحدثين الأصغر والأكبر، فإلحاق التيمم بالمسح على الجبيرة أولى من إلحاقه بالمسح على الخفين.

وأما ذوو الأحداث الدائمة: كالمستحاضة، فأولئك وجد في حقهم السبب الموجب للحدث، وهو خروج الخارج النجس من السبيلين، ولكن لأجل الضرورة رخص لهم الشارع في الصلاة معه، فجاز أن تكون الرخصة مؤقتة.

ولهذا لو تطهرت المستحاضة، ولم يخرج منها شيء، لم تنتقض طهارتها بخروج الوقت، وإنما تنتقض إذا خرج الحارج في الوقت، فإنها تصلي به إلى أن يخرج الوقت، ثم لا تصلى لوجود الناقض للطهارة.

بخلاف المتيمم، فإنه لم يوجد بعد تيممه ما ينقض طهارته.

والتيمم كالوضوء، فلا يبطل تيممه إلا ما يبطل الوضوء، ما لم يقدر على استعمال الماء، وهذا بناء على قولنا، وقول من وافقنا على التوقيت في مسح الخفين، وعلى انتقاض الوضوء بطهارة المستحاضة، فإن هذا مذهب الثلاثة: أبي حنيفة، والشافعي، وأحمد.

وأما مَنْ لم ينقض الطهارة بهذا، أو لم يوقت هذا كمالك، فإنه لا يصلح لمن قال بهذا القول المعارضة بهذا وهذا؛ فإنه لا يتوقت عنده لا هذا ولا هذا، فالتيمم أولى أن لا يتوقف.

وقول القائل: ان القائم إلى الصلاة مأمور بإحدى الطهارتين.

قيل: نعم، يجب عليه، لكن إذا كان قد تطهر قبل ذلك فقد أحسن، وأتى بالواجب قبل هذا، كما لو توضأ قبل هذا؛ فإن كونه على طهارة قبل الوقت إلى حين الوقت، أحسن من أن يبقى محدثاً.

وكذلك المتيمم إذا كان قد أحسن بتقديم طهارته لكونه على طهارة قبل الوقت، أحسن من كونه على غير طهارة. وقد ثبت بالكتاب والسنة أنها طهارة، حتى ثبت في الصحيح: أن النبي على سلّم عليه رجل فلم يرد عليه حتى تيمم ورد عليه السلام، وقال: «كرهت أن أذكر الله إلا على طهر»(٢٠٠٠).

وإذا كان تطهر قبل الوقت كان قد أحسن، وأى بأفضل مما وجب عليه، وكان كالمتطهر للصلاة قبل وقتها، وكمَنْ زاد على الواجب في الركوع والسجود، وهذا كله حسن، إذا لم يكن محظوراً، كزيادة ركعة خامسة في الصلاة. والتيمم مع عدم الماء حسن ليس بمحرم.

ولهذا يجوز قبل الوقت للنافلة، ولمس المصحف، وقراءة القرآن، وما ذكر من الأثر عن بعض الصحابة فبعضه ضعيف، وبعضه معارض بقول غيره، ولا إجماع في المسألة.

وقد قال تعالى : ﴿ فَإِنْ تَنَازَعُتُمْ فِي شَيْءَ فَرِدُوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولُ إِنْ كُنْتُمْ تَؤْمُنُونَ بَاللهِ وَالْيُومُ الْآخرِ ذَلِكَ خَيْرُ وَأَحْسَنَ تَأْوِيلًا ﴾ (٢٠١).

\* \* \*

<sup>(</sup>٢٠٠) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٨. والإمام أحمد في المسند ٥/ ٨٠.

<sup>(</sup>٢٠١) سورة: النساء آية: ٥٩.

## فصل في ما يجوز وما لا يجوز التيمم به

وأما الصعيد: ففيه أقوال:

فقيل: يجوز التيمم بكل ما كان من جنس الأرض، وإن لم يعلق بيده؛ كالزرنيخ، والنورة، والجص، وكالصخرة الملساء، فأما ما لم يكن من جنسها كالمعادن فلا يجوز التيمم به. وهو قول أبي حنيفة. ومحمد يوافقه؛ لكن بشرط أن يكون مغبراً لقوله: ﴿منه﴾.

وقيل يجوز بالأرض، وبما اتصل بها حتى بالشجر، كما يجوز عنده وعند أبي حنيفة بالحجر، والمدر، وهو قول مالك، وله في الثلج روايتان :

إحداهما : يجوز التيمم به، وهو قول الأوزاعي، والثوري.

وقيل: يجوز بالتراب والـرمل، وهـو أحد قولي أبي يوسف، وأحمـد في إحدى الروايتين، وروي عنه أنه يجوز بالرمل عند عدم التراب.

وقيل : لا يجوز إلا بتراب طاهـ له غبـار يعلق باليـد، وهو قـول أبي يوسف، والشافعي، وأحمد في الرواية الأخرى.

واحتج هؤلاء بقوله : ﴿فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه ﴾ (٢٠٢).

وهذا لا يكون إلا فيها يعلق بالوجه واليد، والصخر لا يعلق لا بالوجه ولا باليد.

واحتجوا بأن ابن عباس قال: الصعيد الطيب تراب الحرث.

واحتجوا بقول النبي على : «جعلت لي الأرض مسجداً، وجعلت تربتها طهوراً» (٢٠٣).

<sup>(</sup>٢٠٢) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>۲۰۳) سبق تخریجه.

قالوا: فعم الأرض بحكم المسجد، وخص تربتها، وهو ترابها ـ بحكم الطهارة.

قالوا: ولأن الطهارة بالماء اختصت من بين سائر المائعات بما هـو [ماء] في الأصل، فكذلك طهارة التراب تختص بما هو تراب في الأصل، وهما الأصلان اللذان خلق منهما آدم: الماء، والتراب. وهما العنصران البسيطان، بخلاف بقية المائعات والجامدات، فإنها مركبة.

واحتج الأولون بقوله تعالى : ﴿صعيداً ﴾ قالوا : والصعيد هو الصاعد على وجه الأرض، وهذا يعم كل صاعد.

بدليل قوله تعالى : ﴿وإنا لجاعلون ما عليها صعيداً جرزا﴾(٢٠٤) وقوله : ﴿فتصبح صعيداً زلقا﴾(٢٠٠).

واحتج مَنْ لم يخص الحكم بالتراب بأن النبي على قال: «جعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً، فأيما رجل من أمتى أدركته الصلاة فليصل «٢٠٦).

وفي رواية «فعنده مسجده وطهوره» (۲۰۷).

فهذا يبين : أن المسلم في أي موضع كان عنده مسجده وطهوره.

ومعلوم أن كثيراً من الأرض ليس فيها تراب حرث، فإن لم يجز التيمم بالرمل كان مخالفاً لهذا الحديث.

وهذه حجة مَنْ جوَّز التيمم بالرمل دون غيره، أو قرن بذلك السبخة؛ فإن من الأرض ما يكون سبخة. واختلاف التراب بذلك كاختلافه بالألوان.

بدليل قول النبي صلى الله تعالى عليه وسلم : «إن الله خلق آدم من قبضة قبضها من. جميع الأرض، فجاء بنوه على قـدر تلك القبضة : جـاء منهم الأسود، والأبيض وبـين

<sup>(</sup>٢٠٤) سورة: الكهف آية: ٨.

<sup>(</sup>٢٠٥) سورة: الكهف آية: ٤٠.

<sup>(</sup>۲۰٦) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>۲۰۷) سبق تخریجه.

ذلك، وجاء منهم السهل والحزن وبين ذلك، ومنهم الخبيث والطيب، وبين ذلك، ومنهم الخبيث والطيب، وبين ذلك» (۲۰۸).

وآدم إنما خلق من تراب، والتراب الطيب والخبيث : الذي يخرج نباته بإذن ربه، والذي خبث لا يخرج إلا نكداً، يجوز التيمم به.

فعلم أن المراد بالطيب الطاهر، وهذا بخلاف الأحجار والأشجار، فإنها ليست من جنس التراب، ولا تعلق باليد؛ بخلاف الزرنيخ والنورة فإنها معادن في الأرض، لكنها لا تنطبع كما ينطبع الذهب والفضة والرصاص والنحاس.

\* \* \*

<sup>(</sup>٢٠٨) رواه الترمذي في سننه، كتاب التفسير سورة ٢. وأبو داود في سننه، كتاب السنة، باب ١٦.



### فصل تفسير آية الوضوء والتيمم

قال الشيخ الإمام العالم، مفتي الأنام، المجتهد الفقيه الإمام: أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية الحراني، رحمه الله ورضي عنه:

قول الله عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الذَّينَ آمنُوا، إذا قمتم إلى الصلاة: فاغسلوا وجوهكم، وأيديكم إلى المرافق. وامسحوا برؤوسكم وأرجلكم إلى الكعبين. وإن كنتم جنباً فاطهروا. وإن كنتم مرضى، أو على سفر، أو جاء أحد منكم من الغائط، أو لامستم النساء \_ فلم تجدوا ماء \_ فتيمموا صعيداً طيباً، فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه. ما يريد الله ليجعل عليكم من حرج، ولكن يريد ليطهركم وليتم نعمته عليكم: لعلكم تشكرون (٢٠٩٠).

هذا الخطاب يقتضي : أن كل قائم إلى الصلاة فإنه مأمور بما ذكر من الغسل. والمسح. وهو الوضوء.

وذهبت طائفة : إلى أن هذا عام مخصوص.

وذهبت طائفة : إلى أنه يوجب الوضوء على كل مَنْ كان متوضئاً، وكلا القولين ضعيف.

فأما الأولون : فإن تمنهم مَنْ قال : المراد بهذا : القائم من النوم وهذا معروف عن زيد بن أسلم، ومَنْ وافقه من أهل المدينة من أصحاب مالك، وغيرهم.

قالوا: الآية أوجبت الوضوء على النائم بهذا، وعلى المتغوط بقوله: ﴿أُو جَاءُ أَحَدُ مَنَ الْعَائِطَ﴾ وعلى الأمس النساء بقول : ﴿أُو الْمَسْتُم النساء ﴾ وهذا هو الحدث المعتاد. وهو الموجب للوضوء عندهم.

<sup>(</sup>٢٠٩) سورة: المائدة آية: ٦.

ومن هؤلاء مَنْ قال : فيها تقديم وتأخير. تقديره : إذا قمتم إلى الصلاة من النوم، أو جاء أحد منكم من الغائط، أو لامستم النساء.

فيقال: أما تناولها للقائم من النوم المعتاد: فظاهر لفظها يتناوله. وأماكونها مختصة به، بحيث لا تتناول من كان مستيقظاً وقام إلى الصلاة \_ فهذا ضعيف. بل هي متناولة لهذا لفظاً ومعنى.

وغالب الصلوات يقوم الناس إليها من يقطة، لا من نوم كالعصر، والمغرب والعشاء، وكذلك الظهر في الشتاء؛ لكن الفجر يقومون إليها من نوم. وكذلك الظهر في القائلة. والآية تعم هذا كله.

لكن قد يُقال : إذا أمرت الآية القائم من النوم ـ لأجل الريح التي خرجت منه بغير اختياره ـ فأمرها للقائم الذي خرج منه الريح في اليقظة أولى وأحرى. فتكون ـ على هذا ـ دلالة الآية على اليقظان بطريق تنبيه الخطاب وفحواه. وإن قيل : أن اللفظ عام، يتناول هذا بطريق العموم اللفظى.

فهذان قولان متوجهان. والآية على القولين عامة. وتعم أيضاً القيام إلى النافلة بالليل والنهار، والقيام إلى صلاة الجنازة، كما سنبينه إن شاء الله.

فمتى كانت عامة لهذا كله: فلا وجه لتخصيصها.

وقالت طائفة : تقدير الكلام : إذا قمتم إلى الصلاة وأنتم محدثون أو قد أحدثتم. فإن المتوضىء ليس عليه وضوء.

وكل هذا عن الشافعي رحمه الله. ويوجبه الشافعي في التيمم، فإن ظاهر القرآن يقتضي وجوب الوضوء، والتيمم على كل قائم يخالف هذا.

فإن كان قد قال هذا: كان له قولان.

ومن المفسرين مَنْ يجعل هذا قول عامة الفقهاء من السلف والخلف؛ لاتفاقهم على الحكم. فيجعل اتفاقهم على هذا الحكم اتفاقاً على الإضمار، كما ذكر أبو الفرج ابن الجوزي. قال: وللعلماء في المراد بالآية قولان:

أحدهما : ﴿إذا قمتم إلى الصلاة ﴾ محدثين ﴿فاغسلوا ﴾ فصار الحدث مضمراً في وجوب الوضوء ، وهذا قول سعد بن أبي وقاص ، وأبي موسى ، وابن عباس ، رضي الله عنهم ، والفقهاء .

قال : والثاني : أن الكلام على إطلاقه من غير إضمار، فيجب الوضوء على كل مَنْ يريد الصلاة، محدثاً كان أو غير محدث.

وهذا مروى عن عكرمة وابن سيرين.

ونقل عنهم: أن هذا الحكم غير منسوخ. ونقل عن جماعة من العلماء: أن ذلك كان واجباً بالسنّة. وهو ما روى بريدة رضي الله عنه: أن النبي ، صلى يـوم الفتح خس صلوات بوضوء واحد. وقال: «عمداً فعلته يا عمر»(٢١٠).

قلت : أما الحكم \_ وهو أن مَنْ توضأ لصلاة صلى بذلك الوضوء صلاة أخرى \_ فهذا قول عامة السلف والخلف؛ والخلاف في ذلك شاذ.

وقد عُلم بالنقل المتواتر عن النبي ﷺ. أنه لم يكن يوجب الوضوء على مَنْ صلى ثم قام إلى صلاة أخرى، فإنه قد ثبت بالتواتر «أنه صلى بالمسلمين يوم عرفة الظهر والعصر جميعاً، جمع بهم بين الصلاتين»(٢١١).

وصلى خلفه ألوف مؤلفة لا يحصيهم إلا الله. ولما سلم من الظهر، صلى بهم العصر، ولم يحدث وضوء، ولا نقل ذلك أحد، ولم أمر الناس بإحداث وضوء، ولا نقل ذلك أحد، وهذا يدل على أن التجديد لا يستحب مطلقاً.

وهل يستحب التجديد لكل صلاة من الخمس؟.

فيه نزاع، وفيه عن أحمد رحمه الله روايتان.

وكذلك أيضاً لما قدم مزدلفة : «صلى بهم المغرب، والعشاء جمعاً»(٢١٢) من غير

<sup>(</sup>٢١٠) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حـديث ٨٦. وأبو داود في سننـه، كتاب الـطهارة بـاب ٦٥. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٤٥. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٠. والإمام أحمد في المسند ٥٠/٥، ٣٥١، ٣٥٨.

<sup>(</sup>٢١١) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الفضائل حديث ١٠. وأبو داود في سننه، كتاب صلاة السفر باب ٥. والنسائي في سننه، كتاب المواقيت باب ٤٢. والدارمي في سننه، كتاب الصلاة باب ١٨٢. ومالك في الموطأ كتاب صلاة السفر حديث ٢. والإمام أحمد في المسند ٢٣٧/٥.

<sup>(</sup>٢١٢) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الحج حديث ٢٨٦. وأبو داود في سننه، كتـاب المناسـك باب ٦٤. والنسائي في سننه، كتاب المواقيت بـاب ٤٩. ومالـك في الموطـأ، كتاب الحـج حديث ١٩٦، ١٩٨، ١٩٨. والإمام أحمد في المسند ٢٢/٢.

تجديد وضوء للعشاء. وهو في الموضعين قد قام هو وهم إلى صلاة بعد صلاة، وأقام لكل صلاة إقامة.

وكذلك سائر أحاديث الجمع الثابتة في الصحيحين من حديث ابن عمر، وابن عباس، وأنس رضي الله عنهم. كلها تقتضي : أنه هو على السلمون خلفه - صلوا الثانية من المجموعتين بطهارة الأولى، لم يحدثوا لها وضوءاً.

وكذلك هو على قد ثبت عنه في الصحيحين من حديث ابن عباس وعائشة وغيرهم: «أنه كان يتوضأ لصلاة الليل. فيصلي به الفجر» مع أنه كان ينام حتى يغط ويقول «تنام عيناي ولا ينام قلبي» (٢١٣).

فهذا أمر من أصحِّ ما يكون أنه: كان ينام، ثم يصلي بذلك الوضوء الذي توضأه للنافلة، يصلى به الفريضة، فكيف يقال: إنه كان يتوضأ لكل صلاة؟.

وقد ثبت عنه في الصحيح: «أنه على الظهر، ثم قدم عليه وفد عبد القيس. فاشتغل بهم عن الركعتين بعد الظهر حتى صلى العصر، ولم يحدث وضوءاً»(٢١٤).

وكان يصلي تارة الفريضة ثم النافلة، وتارة النافلة ثم الفريضة، وتارة فريضة ثم فريضة. كل ذلك بوضوء واحد.

وكذلك المسلمون صلوا خلفه في رمضان بالليل، بوضوء واحد مرات متعددة.

وكان المسلمون على عهده يتوضؤون ثم يصلون ما لم يحدثوا، كما جاءت بذلك الأحاديث الصحيحة. ولم ينقل عنه ـ لا بإسناد صحيح ولا ضعيف ـ : أنه أمرهم بالوضوء لكل صلاة.

فالقول باستحباب هذا يحتاج إلى دليل.

وأما القول بوجوبه: فمخالف للسنة المتواترة عن الرسول رضي ولإجماع الصحابة.

<sup>(</sup>٢١٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب التهجد باب ١٦، وصلاة التراويح بـاب ١. ومسلم في صحيحه، كتاب المسافرين حديث ١٢٥. والترمذي في سننه، كتاب الصلاة باب ٢٠٨. ومالك في الموطأ، كتاب صلاة الليل حديث ٩.

<sup>(</sup>٢١٤) رواه البخاري في صحيحه، كتاب السهو باب ٨. ومسلم في صحيحه، كتاب صلاة المسافرين حديث ٢٩٤. روالدارمي في سننه، كتاب الصلاة باب ١٤٣.

والنقل عن علي رضي الله عنه بخلاف ذلك لا يثبت؛ بل الثابت عنه خلافه. وعلي رضي الله عنه أجل من أن يخفي عليه مثل هذا، والكذب على عـلي كثير مشهور؛ أكثر منه على غيره.

وأحمد بن حنبل رحمه الله \_ مع سعة علمه بآثار الصحابة والتابعين \_ أنكر أن يكون في هذا نزاع .

وقال أحمد بن القاسم: سألت أحمد عمن صلى أكثر من خمس صلوات بوضوء واحد؟.

فقال : لا بأس بذلك، إذا لم ينتقض وضوؤه. ما ظننت أن أحداً أنكر هذا.

وروى البخاري في صحيحه: عن أنس رضي الله عنه قال: «كان النبي ﷺ يتوضأ عند كل صلاة. قلت: وكيف كنتم تصنعون؟ قال: يجزىء أحدنا الوضوء، ما لم يحدث».

وهذا هو في الصلوات الخمس المفرقة. ولهذا استحب أحمد ذلك في أحد القولين، مع أنه كان أحياناً يصلى صلوات بوضوء واحد.

كما في صحيح مسلم عن بريدة رضي الله عنه قال: «صلى النبي على يوم الفتح خس صلوات بوضوء واحد، ومسح على خفيه. فقال له عمر: إني رأيتك صنعت شيئاً لم تكن صنعته؟ قال: عمداً صنعته يا عمر»(٢١٥).

والقرآن أيضاً يدل على : أنه لا يجب على المتوضىء أن يتوضأ مرة ثانية من وجوه :

أحدها: أنه سبحانه قال: ﴿وإن كنتم مرضي أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء فلم تجدوا ماء فتيمموا صعيداً طيباً ﴾(٢١٦).

فقد أمر مَنْ جاء من الغائط، ولم يجد الماء : أن يتيمم الصعيد الطيب، فدلً على أن المجيء من الغائط يوجب التيمم. فلو كان الوضوء واجباً على مَنْ جاء من الغائط ومَنْ لم يجيء، فإن التيمم أولى بالوجوب. فإن كثيراً من الفقهاء يوجبون التيمم لكل صلاة، وعلى هذا فلا تأثير للمجيء من الغائط؛ فإنه إذا قام إلى الصلاة وجب الوضوء

<sup>(</sup>۲۱۵) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>٢١٦) سورة: النساء آية: ٤٣. وسورة: المائدة. آية: ٦.

أو التيمم، وإن لم يجيء من الغائط. ولو جاء من الغائط، ولم يقم إلى الصلاة : لا يجب عليه وضوء ولا تيمم، فيكون ذكر المجيء من الغائط عبثاً على قول هؤلاء.

الوجه الثاني: أنه سبحانه خاطب المؤمنين؛ لأن الناس كلهم يكونون محدثين فإن البول والغائط أمر معتاد لهم، وكل بني آدم محدث. والأصل فيهم: الحدث الأصغر. فإن أحدهم من حين كان طفلاً قد اعتاد ذلك، فلا يزال محدثاً، بخلاف الجنابة. فإنها إنما تعرض لهم عند البلوغ.

والأصل فيهم: عدم الجنابة. كما أن الأصل فيهم: عدم الطهارة الصغرى. فلهذا قال: ﴿إِذَا قَمْتُم إِلَى الصلاة فاغسلوا وجوهكم ﴾ (٢١٧).

ثم قال : ﴿وَإِنْ كُنتُم عَنْبًا فَاطْهُرُوا ﴾ (٢١٨).

فأمرهم بالطهارة الصغرى مطلقاً؛ لأن الأصل : أنهم كلهم محدثون قبل أن يتوضئوا.

ثم قال : ﴿ وَإِنْ كُنتُمْ جُنُباً فَاطْهُرُ وَا ﴾ (٢١٩).

وليس منهم جنب إلا مَنْ أجنب. فلهذا فرق سبحانه بين هذا وهذا.

الثالث: أن يقال: الآية اقتضت وجوب الوضوء: إذا قام المؤمن إلى الصلاة. فدلً على أن القيام هو السبب الموجب للوضوء. وأنه إذا قام إلى الصلاة صار واجباً حينئذ وجوباً مضيقاً. فإذا كان العبد قد توضأ قبل ذلك: فقد أدى هذا الواجب قبل تضيقه.

كما قال: ﴿إِذَا نُودِي للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله ﴾ (٢٢٠).

فدلً على أن النداء يوجب السعي إلى الجمعة. وحينئذ يتضيق وقته فلا يجوز أن يشتغل عنه ببيع ولا غيره. فإذا سعى إليها قبل النداء: فقد سابق إلى الخيرات. وسعى قبل تضيق الوقت. فهل يقول عاقل: إن عليه أن يرجع إلى بيته ليسعى عند النداء؟.

<sup>(</sup>٢١٧) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>٢١٨) سورة: المائدة. آية: ٦.

<sup>(</sup>٢١٩) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>٢٢٠) سورة: الجمعة آية: ٩.

وكذلك الوضوء: إذا كان المسلم قد توضأ للظهر قبل الزوال، أو للمغرب قبل غروب الشمس، أو للفجر قبل طلوعه، وهو إنما يقوم إلى الصلاة بعد الوقت.

فَمَنْ قال : إن عليه أن يعيد الوضوء، فهو بمنزلة من يقول : إن عليه أن يعيد السعى إذا أتى الجمعة قبل النداء.

والمسلمون على عهد نبيهم كانوا يتوضؤون للفجر وغيرها قبل الوقت وكذلك المغرب، فإن النبي على كان يعجلها، ويصليها إذا توارت الشمس بالحجاب.

وكثير من أصحابه كانت بيوتهم بعيدة من المسجد، فهؤلاء لو لم يتوضؤوا قبل المغرب: لما أدركوا معه أول الصلاة، بل قد تفوتهم جميعاً لبعد المواضع. وهو نفسه على يكن يتوضأ بعد الغروب، ولا مَنْ حضر عنده في المسجد، ولا كان يأمر أحداً بتجديد الوضوء بعد المغرب.

وهذا كله معلوم مقطوع به. وما أعرف في هذا خلافاً ثابتاً عن الصحابة : أن مَنْ توضأ قبل الوقت عليه أن يعيد الوضوء بعد دخول الوقت. ولا يستحب أيضاً لمثل هذا تجديد وضوء.

وإنما تكلم الفقهاء فيمَنْ صلى بالوضوء الأول : هل يستحب له التجديد؟ .

وأما مَنْ لم يصل به: فلا يستحب له إعادة الوضوء: بل تجديد الوضوء في مثل هذا بدعة مخالفة لسنة رسول الله على ولما عليه المسلمون في حياته وبعده إلى هذا الوقت.

فقد تبين أن هذا قبل القيام قد أدى هذا الواجب قبل تضييقه كالساعي إلى الجمعة قبل النداء، وكمَنْ قضى الدين قبل حلوله؛ ولهذا قال الشافعي وغيره: إن الصبي إذا صلى ثم بلغ لم يعد الصلاة: لأنها تلك الصلاة بعينها، سابق إليها قبل وقتها.

وهو قول في مذهب أحمد وهذا القول أقوى من إيجاب الإعادة ..

ومن أوجبها قاسه على الحج، وبينهما فرق. كما هو مبسوط في غير هذا الموضع.

وهذا الذي ذكرناه في الوضوء: هو بعينه في التيمم. ولهذا كان قول العلماء: إن التيمم كالوضوء، فهو طهور المسلم ما لم يجد الماء. وإن تيمم قبل الوقت وتيمم للنافلة،

فيصلي به الفريضة وغيرها؛ كما هو قول ابن عباس. وهو مذهب كثير من العلماء: أبي حنيفة وغيره وهو أحد القولين عن أحمد.

والقول الآخر ـ وهو التيمم لكل صلاة ـ هو المشهور من مذهب مالك والشافعي وأحمد. وهو قول لم يثبت عن غيره من الصحابة كها قد بسط في موضعه.

فالآية محكمة ولله الحمد. وهي على ما دلَّت عليه، من أن كل قائم إلى الصلاة فهو مأمور بالوضوء. فإن كان قد توضأ قبل ذلك فقد أحسن وفعل الواجب قبل تضييقه، وسارع إلى الخيرات، كمن سعى إلى الجمعة قبل النداء.

فقد تبين أن الآية ليس فيها اضمار ولا تخصيص، ولا تدل على وجوب الوضوء مرتين.

بل دلت على الحكم الثابت بالسنن المتواترة، وهو الذي عليه جماعة المسلمين، وهو وجوب الوضوء على المصلى.

كما ثبت في الصحيحين: عن أبي هريرة عن النبي على أنه قبال : «لا يقبل الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ. فقال رجل من حضرموت : ما الحدث يا أبا هريرة؟ قال : فساء أو ضراط»(٢٢١).

وفي صحيح مسلم وغيره: عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهـما عن النبي ﷺ قال : «لا يقبل الله صلاة بغير طهور، ولا صدقة من غلول»(٢٢٢).

وهذا يوافق الآية الكريمة، فإنه يدلَّ على أنه لا بـد من الطهـور، ومَنْ كان عـلى وضوء فهو على طهور، وإنما يحتاج إلى الوضوء مَنْ كان محدثاً.

كما قال : «لا يقبل الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ» (٢٢٣).

<sup>(</sup>٢٢١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الحيل باب ٢، وكتاب الوضوء باب ٢. ومسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ٢. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٣١. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٥٦. والإمام أحمد في المسند ٢ / ٣١٨.

<sup>(</sup>۲۲۲) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الزكاة باب ٧. ومسلم في صحيحه، كتاب الطهارة باب ١. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٣١. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٠٠ والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٠٣ وكتاب الزكاة باب ٤٨. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٢. والإمام أحمد في المسند ٢٠٠/، ٣٩، ٥٧، ٥٧، ٧٤/٥، ٥٧.

<sup>(</sup>۲۲۳) سبق تخریجه .

وهو إذا توضأ ثم أحدث: فقد دلت الآية على أمره بالوضوء إذا قام إلى الصلاة، وإذا كان قد توضأ، فقد فعل ما أمر به. كقوله: لا تصلي إلا بوضوء. أو لا تصلي حتى تتوضأ ونحو ذلك.

مما بين أنه مأمور بالوضوء لجنس الصلاة، الشامل لأنواعها وأعيانها، ليس مأموراً لكل نوع أو عين بوضوء غير وضوء الآخر. ولا في اللفظ ما يدل على ذلك.

لكن هذا الوجه لا يدل على تقدم الوضوء على الجنس، كمن أسلم فتوضأ قبل الزوال أو الغروب، أو كمن أحدث فتوضأ قبل دخول الوقت. بخلاف الوجه الذي قبله. فإنه يتناول هذا كله.



#### فصل

وقوله تعالى : ﴿إِذَا قَمْتُمُ إِلَى الصَّلَاةُ فَاغْسُلُوا ﴾ (٢٢٤).

يقتضي وجوب الوضوء على كل مصل مرة بعد مرة، فهو يقتضي التكرار، وهذا متفق عليه بين المسلمين في الطهارة. وقد دلَّت عليه السنة المتواترة، بل هو معلوم بالاضطرار من دين المسلمين عن الرسول على : أنه لم يأمرنا بالوضوء لصلاة واحدة. بل أمر بأن يتوضأ كلما صلى، ولو صلى صلاة بوضوء، وأراد أن يصلي سائر الصلوات بغير وضوء: استتيب، فإن تاب وإلا قتل.

لكن المقصود هنا: دلالة الآية عليه، وذلك من لفظ «الصلاة» فإن «الصلاة» هنا اسم جنس. ليس المراد صلاة واحدة. فقد أمر إذا قام إلى جنس الصلاة أن يتوضأ. والجنس يتناول جميع ما يصليه من الصلوات في جميع عمره.

فإن قيل : هذا يقتضي عموم الجنس، فمن أين التكرار؟ فإذا قام إلى أي صلاة توضأ، لكن من أين أنه إذا قام إليها يوماً آخر يتوضأ؟ .

قيل: لأنه في هذا اليوم الثاني قائم إلى الصلاة. فهو مأمور بالوضوء إذا قام إلى مسمى الصلاة: فحيث وجد قيام إلى مسمى الصلاة فهو مأمور بالوضوء متى وجد ذلك. فعليه الوضوء.

وهو كقوله تعالى : ﴿ أَقُمُ الصَّلَاةُ لَدُلُوكُ السُّمَسُ ﴾ (٢٢٥).

فالمراد: جنس الدلوك، فهو مأمور بإقامة الصلاة له.

وكذلك قوله : ﴿ فسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبل غروبها ﴾ (٢٢٦).

<sup>(</sup>٢٢٤) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>٢٢٥) سورة: الاسراء آية ٧٨.

<sup>(</sup>۲۲٦) سورة: طه. آية: ۱۳۰.

فهو متناول لكل طلوع وغروب، وليس المراد طلوعاً واحداً، فكأنه قال: قبل كل طلوع لها، وقبل كل غروب، وأقم الصلاة عند كل دلوك، وكل صلاة يقوم إليها متوضئاً لها.

وقد تنازع الناس في الأمر المطلق : هل يقتضي التكرار؟ على ثـلاثة أقـوال في مذهب أحمد وغيره :

قيل : يقتضيه، كقول طائفة، منهم : القاضي أبويعلي، وابن عقيل.

وقيل : لا يقتضيه، كقول كثير، منهم أبو الخطاب.

وقيل: إن كان معلقاً بسبب اقتضى الـتكرار. وهذا هو المنصوص عن أحمد كآية الطهارة والصلاة.

فان قيل : فهذا لا يتكرر في الطلاق والعتق المعلق.

قيل : لأن عتق الشخص الواحد لا يتكرر، وكذلك الطلاق المعلق نفسه لا يتكرر، بل الطلقة الثانية حكمها غير حكم الأولى. وهو محدود بثلاث.

ولكن إذا قال الناذر: لله علي إن رزقني الله ولداً أن أعتق عنه، وإذا أعطاني مالاً أن أزكيه، أو أتصدق بعشرة: تكرر. وبسط هذا له موضع آخر.

#### فصل

قوله تعالى : ﴿وَإِنْ كُنتُم مُرضَى ، أَوْ عَلَى سَفَر ، أَوْ جَاءَ أَحَدُ مَنْكُم مِنَ الْغَائَط، أَوْ لامستم النساء﴾(٢٢٧) الآية .

هذا مما أشكل على بعض الناس.

فقال طائفة من الناس : «أو» بمعنى الواو، وجعلوا التقدير : وجاء أحد منكم من الغائط. ولامستم النساء.

قالوا: لأن من مقتضى «أو» أن يكون كل من المرض والسفر موجباً للتيمم؛ كالخائط والملامسة. وهذا مخالف لمعنى الآية، فإن «أو» ضد الواو، والواو: للجمع والتشريك بين المعطوف والمعطوف عليه.

وأما معنى : «أو» فلا يوجب الجمع بين المعطوف والمعطوف عليه، بل يقتضي إثبات أحدهما.

لكن قد يكون ذلك مع إباحة الآخر كقوله: جالس الحسن أو ابن سيرين؛ وتعلم الفقه أو النحو؛ ومنه خصال الكفارة يخير بينها، ولو فعل الجميع جاز.

وقد يكون مع الحصر؛ يقال للمريض: كل هذا، أو هذا.

وكذلك في الخبر: هي لاثبات أحدهما، إما مع عدم علم المخاطب، وهو الشك، أو مع علمه وهو الإيهام، كقوله تعالى: ﴿وأرسلناه إلى مائة ألف، أو يزيدون﴾ (٢٢٨).

<sup>(</sup>٢٢٧) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>٢٢٨) سورة: الصافات آية: ١٤٧.

لكن المعنى الذي أراده: هو الأصح، وهو أن خطابه بالتيمم: للمريض والمسافر، وإن كان قد جاء من الغائط، أو جامع.

ولا ينبغي - على قولهم - أن يكون المراد: أن لا يباح التيمم إلا مع هذين. بل التقدير: بالإحتلام، أو حدث بلا غائط، فالتيمم هنا أولى، وهو سبحانه لما أمر كل قائم إلى الصلاة بالوضوء، أمرهم إذا كانوا جنباً: أن يطهروا، وفيهم المحدث بغير الغائط، كالقائم من النوم، والذي خرجت هنه الريح. ومنهم الجنب بغير جماع، بل باحتلام.

فالآية عمَّت كل محدِث وكل جنب.

فقال تعالى : ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ مُرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرْ ـ فَتَيْمُمُوا ﴾(٢٢٩).

فأباح التيمم للمحدث والجنب إذا كان مريضاً أو على سفر، ولم يجد ماء. والتيمم رخصة.

فقد يظن الظان: أنها لا تباح إلا مع خفيف الحدث والجنابة: كالريح، والإحتلام، بخلاف الغائط والجماع. فإن التيمم مع ذلك، والصلاة معه: مما تستعظمه النفوس وتهابه.

فقد أنكر بعض كبار الصحابة تيمم الجنب مطلقاً. وكثير من الناس يهاب الصلاة مع الحدث بالتيمم، إذ كان جعل التراب طهوراً كالماء : هو مما فضل الله به محمداً على وأمته.

ومَنْ لم يستحكم إيمانه : لا يستجيز ذلك.

فبين الله سبحانه : أن التيمم مأمور به مع تغليظ الحدث بالغائط، وتغليظ الجنابة بالجماع.

والتقدير: وإن كنتم مرضى أو مسافرين، أو كان ـ مع ذلك ـ جاء أحد منكم من الغائط، أو لامستم النساء.

ليس المقصود: أن يجعل الغائط، والجماع، فيها ليس معه مرض أو سفَّر، فإنه

<sup>(</sup>٢٢٩) سورة: المائدة آية: ٦.

إذا جاء أحد منكم من الغائط، أو لامس النساء، وليسوا مرضى ولا مسافرين. فقد بين ذلك بقوله ﴿إذا قمتم إلى الصلاة فاغسلوا وجوهكم ﴿(٢٣٠).

وبقوله : ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ جَنِّبًا فَاطْهُرُوا﴾(٢٣١).

فدلت الآية على وجوب الوضوء والغسل على الصحيح والمقيم.

وأيضاً فتخصيصه المجيء من الغائط، والجماع: يجوز أن يكون لا يتيمم في هذه الحالة، دون ما هو أخف من ذلك من خروج الريح ومن الاحتلام. فإن الريح كالنوم، والإحتلام يكون في المنام. فهناك يحصل الحدث، والجنابة، والإنسان نائم. فإذا كان في تلك الحال يؤمر بالوضوء والغسل، فإذا حصل ذلك وهو يقظان: فهو أولى بالوجوب. لأن النائم رفع عنه القلم، بخلاف اليقظان.

ولكن دلَّت الآية على : أن الطهارة تجب، وإن حصل الحدث، والجنابة بغير اختياره، كحدث النائم، واحتلامه. وإذا دلَّت على وجوب طهارة الماء في الحال، فوجوبها مع الحدث الذي حصل باختياره أو يقظته : أولى.

وهذا بخلاف التيمم. فإنه لا يلزم إذا أباح التيمم للمعذور الذي أحدث في النوم باحتلام أو ريح: أن يبيحه لمن أحدث باختياره.

فقال تعالى : ﴿ أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء ﴾ (٢٣٢) .

ليبين جواز التيمم لهـذين. وإن حصل حـدثهما في اليقـظة، وبفعلهما وإن كـان غليظاً.

ولو كانت «أو» بمعنى الواو: كان تقدير الكلام: أن التيمم لا يباح إلا بـوجود الشـرطين ـ المـرض، والسفر ـ مـع المجيء من الغائط والاحتـلام، فيلزم من هـذا أن لا يباح مع الاحتـلام ولا مع الحـدث بلا غـائط: كحدث النـائم، ومَنْ خرجت منه الربح. فإن الحكم إذا علق بشرطين لم يثبت مع أحدهما.

وهذا ليس مراداً قطعاً، بل هو ضد الحق؛ لأنه إذا أبيح مع الغائط الذي يحصل بالاختيار، فمع الخفيف وعدم الاختيار أولى.

<sup>(</sup>٢٣٠) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>٢٣١) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>٢٣٢) سورة: المائدة آية: ٦.

فتبين أن معنى الآية : وإن كنتم مرضى، أو على سفر فتيمموا. وإن كان مع ذلك قد جاء أحد منكم من الغائط، أو لامستم النساء.

كما يقال: وإن كنت مريضاً أو مسافراً.

والتقدير : وإن كنتم أيها القائمون إلى الصلاة ـ وأنتم مـرضى أو مسافـرين ـ قد جئتم من الغائط أو لامستم النساء .

ولهذا قال من قال : إنها خطاب للقائمين من النوم : إن التقدير إذا قمتم إلى الصلاة، أو جاء أحد منكم من الغائط، أو لامستم النساء.

فإنه سبحانه ذكر أولاً فعلهم بقوله: ﴿إذا قمتم ﴾ ﴿أو جاء أحد منكم من الغائط، أو لامستم النساء ﴾ (٢٣٣) الثلاثة أفعال.

وقوله : ﴿ وَإِنْ كُنتُم مُرضَى أَوْ عَلَى شَفْرٍ ﴾ (٢٣٤) حال لهم .

أي كنتم على هذه الحال.

كقوله: وإن كنتم على حال العجز عن استعمال الماء ـ إما لعدمه، أو لخوف الضرر باستعماله ـ فتيمموا إذا قمتم إلى الصلاة من النوم، أو جاء أحد منكم من الغائط، أو لامستم النساء.

ولكن الـذي رجحناه : أن قـوله : ﴿إذا قمتم﴾ عـام : إما لفـظاً ومعنى. وإمـا معنى.

وعلى هذا فالمعنى: إذا قمتم إلى الصلاة فتوضؤوا، أو اغتسلوا إن كنتم جنباً. وإن كنتم مرضى أو مسافرين، أو فعلتم ما هو أبلغ في الحدث ـ جئتم من الغائط أو لامستم النساء ـ إذ التقدير: وإن كنتم مرضى أو مسافرين، وقد قمتم إلى الصلاة أو فعلتم ـ مع القيام إلى الصلاة، والمرض أو السفر ـ هـذين الأمرين المجيء من الغائط، والجماع. فيكون قد اجتمع قيامكم إلى الصلاة، والمرض، والسفر، وأحد هذين.

فالقيام موجب للطهارة، والعذر مبيح، وهذا القيام، فإذا قمتم وجب التيمم إن كان قياماً مجرداً. أو جاء أحد منكم من الغائط، أو لامستم النساء.

<sup>(</sup>٢٣٣) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>٢٣٤) سورة: المائدة. آية: ٦.

ولكن من الناس مَنْ يعطف قوله ﴿أُو جاء﴾ ﴿أُو لامستم﴾ على قوله ﴿إذا قمتم﴾..

والتقدير : وإذا قمتم أو جاء أو لامستم. وهذا مخالف لنظم الآية. فإن نـظمها يقتضي أن هذا داخل في جزاء الشرط.

وقوله : ﴿ وإن كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء فتيمموا ﴾ (٢٣٥).

فإن الذي قاله قريب من جهة المعنى. ولكن التقدير: وإن كنتم إذا قمتم إلى الصلاة مرضى أو على سفر، أو كان مع ذلك: جاء أحد منكم من الغائط، أو لامستم النساء، فهو تقسيم من مفرد ومركب.

يقول: إن كنتم مرضى، أو على سفر قائمين ألى الصلاة فقط بالقيام من النوم، أو القعود المعتاد. أو كنتم ـ مع هذا ـ: قد جاء أحد منكم من الغائط، أو لامستم النساء.

فقوله تعالى : ﴿وَإِنْ كُنتُم مُرضِي أَوْ عَلَى سَفْرَ﴾ خطاب لمن قيل لهم : ﴿إِذَا قَمْتُمُ الصَّلَاةُ فَاغْسُلُوا﴾ ﴿وَإِنْ كُنتُم جَنِّباً فَاطْهُرُ وَا﴾ (٢٣٦).

فالمعنى: يا أيها القائم إلى الصلاة توضأ. وإن كنت جنباً فاغتسل. وإن كنت مريضاً أو مسافراً تيمم. أو كنت مع هذا وهذا، مع قيامك إلى الصلاة وأنت محدث، أو جُنب. ومع مرضك وسفرك قد جئت من الغائط، أو لامست النساء: فتيمم إن كنت معذوراً.

وإيضاح هذا : أنه من باب عطف الخاص على العام الـذي يخص بـالـذكـر لامتيازه. وتخصيصه يقتضى ذلك.

ومثل هذا يقال: إنه داخل في العام، ثم ذكر بخصوصه.

ويقال: بل ذكره خاصاً يمنع دخوله في الـعام. وهذا يجيء في العطف بأو، وأما بالواو: فمثل قوله تعالى: ﴿وملائكته وجبريل وميكال﴾(٢٣٧).

<sup>(</sup>٢٣٥) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>٢٣٦) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>۲۳۷) سورة: البقرة آية: ۹۸.

وقوله : ﴿ وَإِذَا أَخَذُنَا مِن النبيينِ مِيثَاقِهِم وَمَنْكُ وَمِن نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمٍ ﴾ (٢٣٨) الآية . ومن هذا قوله : ﴿ إِن الصلاة تنهي عن الفحشاء والمنكر ﴾ (٢٣٩) ونحو ذلك .

وأما في «أو» ففي مثل قوله تعالى : ﴿والذين إذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم ذكروا الله فاستغفروا لذنوبهم ﴾ (٢٤٠).

وقوله : ﴿ومن يعمل سوءاً أو يظلم نفسه ثم يستغفر الله يجد الله غفوراً رحيا ﴾ (٢٤١).

وقوله : ﴿ومن يكسب خطيئة أو إثماً ثم يـرم ِ به بريئاً فقد احتمـل بهتانـاً وإثماً مبينا﴾ (٢٤٢).

وقوله : ﴿فَمَنْ خَافَ مَنْ مُوصَ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا ﴾ (٢٤٣).

فإن الجنف هو الميل عن الجق، وان كان عامداً.

قال عامة المفسرين «الجنف» الخطأ، و«الإثم» العمد.

قال أبو سليمان الدمشقى : الجنف : الخروج عن الحق.

وقد يسمى «المخطىء العامد» إلا أن المفسرين علقوا «الجنف» على المخطىء، و«الإثم» على العامد.

ومثله قوله : ﴿ وَلا تَطْعُ مَنْهُمْ آثُمَّا أَوْ كَفُورًا ﴾ (٢٤٤).

فإن «الكفور» هو الآثم أيضاً. لكنه عطف خاص على عام.

وقد قيل: هما وصفان لموصوف واحد، وهو أبلغ. فإن عطف الصفة على الصفة والموصوف واحد.

<sup>(</sup>۲۳۸) سورة: الأحزاب آية: ٧.

<sup>(</sup>٢٣٩) سورة: العنكبوت آية: ٤٥.

<sup>(</sup>٢٤٠) سورة: آل عمران آية: ١٣٥.

<sup>(</sup>٢٤١) سورة: النساء آية: ١١٠.

<sup>(</sup>٢٤٢) سورة: النساء آية: ١١٢.

<sup>(</sup>٢٤٣) سورة: البقرة آية ١٨٢.

<sup>(</sup>٢٤٤) سورة: الإنسان آية: ٢٤.

كقوله: ﴿الذي خلق فسوى والذي قدر فهدي ﴿(٢٤٥).

وقوله: ﴿ هُو الأول والآخر والظاهر والباطن ﴾ (٢٤٦).

وقوله: ﴿قد أفلح المؤمنون، الذين هم في صلاتهم خاشعون، والذين هم عن اللغو معرضون، والذين هم للزكاة فاعلون، والذين هم لفروجهم حافظون ﴿٢٤٧).

ونظائر هذا كثيرة .

قال ابن زيد: الأثم: المذنب، الظالم، والكفور. هذا كله واحد.

قال ابن عطية : هو مخير في أنه يعرف الذي ينبغي أن لا يطيعه بأي وصف كان من هذين؛ لأن كل واحد منهم فهو آثم، وهو كفور، ولم يكن للأمة من الكثرة بحيث يغلب الإثم على المعاصى.

قال : واللفظ إنما يقتضي نهي الإمام عن طاعة آثم من العصاة، أو كفور من المشركين.

وقال أبو عبيدة وغيره: ليس فيها تخيير «أو» بمعنى واو. وكذلك قال طائفة: منهم البغوي، وابن الجوزي.

وقال المهدي : أي لا تطع من إثم أو كفر. ودخول «أو» يوجب أن لا تطيع كل واحد منها على انفراده.

ولو قال: ولا تطع منهما آثماً أو كفوراً، لم يلزم النهي إلا في حال اجتماع الوصفين.

وقد يقال: أن «الكفور» هو الجاحد للحق، وإن كان مجتهداً مخطئاً. فيكون هذا أعم من وجه التمسك(٢٤٨).

وقوله تعالى : ﴿وان كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو الامستم النساء﴾(٢٤٩).

<sup>(</sup>٢٤٥) سورة: الأعلى آية: ٢.

<sup>(</sup>٢٤٦) سورة: الحديد آية: ٣.

<sup>(</sup>۲٤٧) سورة: المؤمنون آية: ٥.

<sup>(</sup>٢٤٨) بياض في الأصل.

<sup>(</sup>٢٤٩) سورة: المائدة آية: ٦.

من هذا الباب. فإنه خاطب المؤمنين.

فقال : ﴿إِذَا قمتم إلى الصلاة فاغسلوا ﴾ (٢٥٠).

وهذا يتناول المحدثين كها تقدم.

ثم قال : ﴿وَإِنْ كُنتُم جَنِّباً فَاطْهُرُ وَا﴾ (٢٥١).

ثم قال : ﴿وَإِنْ كُنتُم﴾ مع الحدث والجنابة ﴿مرضى أو على سفر﴾ ﴿ولم تجدوا ماء فتيمموا﴾ (٢٥٢) وهذا يتناول كل محدث، سواء كان قد جاء من الغائط أو لم يجىء، كالمستيقظ من نومه، والمستيقظ إذا خرجت منه الريح، ويتناول كل جنب، سواء كانت جنابته باحتلام أو جماع.

فقال: ﴿وان كنتم محدثون﴾ جنب مرضى أو على سفر ﴿أو جاء أحد منكم من الغائط﴾ (٢٥٣) وهذا نوع خاص من الحدث «أو لامستم النساء» وهذا نوع خاص من الجنابة.

ثم قد يقال : «لفظ الجنب» يتناول النوعين، وخص المجامع بالـذكر، وكـذلك «القائم إلى الصلاة» يتناول : من جاء من الغائط، ومن أحدث بدون ذلك، لكن خص الجائى بالذكر.

كها في قوله : ﴿ فَمَنْ خَافَ مِنْ مُوصَ جَنْفًا أَوْ إِثْمًا ﴾ (٢٥٤).

فالأثم هو المتعمد، وتخصيصه بالذكر ـ وإن كان دخل ـ ليبين حكمه بخصوصه، ولئلا يظن خروجه عن اللفظ العام.

وإن كان لم يدخل فهو نوع آخر.

والتقدير : إن كنتم مرضى، أو على سفر فتيمموا، وهذا معنى الآية.

<sup>(</sup>٢٥٠) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>٢٥١) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>٢٥٢) سورة المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>٢٥٣) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>٢٥٤) سورة: البقرة آية: ١٨٢.

# فصل

وقوله : ﴿ أُو جاء أحد منكم من الغائط ﴾ (٢٥٠).

ذكر الحدث الأصغر، فالمجيء من الغائط هو مجيء من الموضع الذي يقضي فيه الحاجة، وكانوا ينتابون الأماكن المنخفضة؛ وهي الغائط، وهو كقولك: جاء من المرحاض. وجاء من الكنيف ونحو ذلك. هذا كله عبارة عمن جاء وقد قضى حاجته بالبول أو الغائط؛ والريح يخرج معهما.

وقد تنازع الفقهاء : هل تنقض الريح لكونها تستصحب جزءاً من البغائط، فلا يكون على هذا نوعاً آخر؟ أو هي لا تستصحب جزءاً من الغائط؟.

بل هي نفسها تنقض، ونقضها متفق عليه بين المسلمين. وقد دل عليه القرآن في قوله: ﴿إِذَا قَمْتُم ﴾ سواء كان أريد القيام من النوم أو مطلقاً. فإن القيام من النوم: مراد على كل تقدير. وهو إنما نقض بخروج الريح. هذا مذهب الأئمة الأربعة. وجمهور السلف والخلف: أن النوم نفسه ليس بناقض، ولكنه مظنة خروج الريح.

وقد ذهبت طائفة إلى أن النوم نفسه ينقض، ونقض الوضوء بقليله وكثيره، وهو قول ضعيف.

وقد ثبت في الصحيحين : عن النبي ﷺ أنه كان ينام حتى يغط، ثم يقوم يصلي ـ ولا يتوضأ، ويقول : «تنام عيناي ولا ينام قلبي »(٢٥٦).

فدل على أن قلبه الذي لم ينم كان يعرف به أنه لم يحدث، ولو كـان النوم نفسـه كالبول، والغائط، والريح؛ لنقض كسائر النواقض.

<sup>(</sup>٢٥٥) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>۲۵٦) سبق تخريجه .

وأيضاً قد ثبت في المصحيحين : «أن الصحابة كانوا ينتظرون الصلاة حتى تخفق رؤوسهم، ثم يصلون ولا يتوضؤون، وهم في المسجد ينتظرون العشاء خلف النبي الله النبي المسجد المسجد المسجد النبي المسجد النبي المسجد النبي المسجد النبي المسجد ا

وفي الصحيحين : عن ابن عمر رضي الله عنها : أن رسول الله على شغل عن العشاء ليلة ، فأخرها حتى رقدنا في المسجد. ثم استيقظنا ، ثم رقدنا ثم استيقظنا ، ثم خرج علينا رسول الله على . ثم قال : «ليس أحد من أهل الأرض الليلة ينتظر الصلاة غيركم» (٢٥٨) .

ولمسلم عنه قال: مكثنا ذات ليلة ننتظر رسول الله على لله العشاء الآخرة، فخرج علينا حين ذهب ثلث الليل، أو بعضه ـ ولا ندري أي شيء شغله، من أهله أو غير ذلك \_ فقال حين خرج: «إنكم لتنتظرون صلاة ما ينتظرها أهل دين غيركم، ولولا أن يثقل على أمتي لصليت بهم هذه الساعة» (٢٠٩٠) ثم أمر المؤذن فأقام الصلاة وصلى.

ولمسلم أيضاً : عن عائشة رضي الله عنها قالت : أعتم رسول الله على ذات ليلة ، حتى ذهب عامة الليل، وحتى نام أهل المسجد، ثم خرج فصلى. فقال : «إنه لـوقتها ؛ لولا أن أشق على أمتى» (٢٦٠).

ففي هذه الأحاديث الصحيحة : أنهم ناموا.

وقال في بعضها: «إنهم رقدوا ثم استيقظوا ثم رقدوا ثم استيقظوا» وكان الذين يصلون خلفه جماعة كثيرة، وقد طال انتظارهم وناموا. ولم يستفصل أحداً، لا سئل ولا سئل الناس: هل رأيتم رؤيا؟ أو هل مكن أحدكم مقعدته؟ أو هل كان أحدكم مستنداً؟ وهل سقط شيء من أعضائه على الأرض؟ فلو كان الحكم يختلف لسألهم.

<sup>(</sup>۲۵۷) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الحيض حديث ١٢٦. وأبو داود في سننه، كتاب الـطهارة بـاب ٧٩. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٥٧. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٦٦. والإمام أحمد في المسند ٣٠٤/ ٢٧٧، ٣٠٤.

<sup>(</sup>٢٥٨) رواه البخاري في صحيحه، كتاب المواقيت باب ٢٢، ٢٤. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٧٩. والإمام أحمد في المسند ٢/٨٨، ١٢٦، ٢٠٥/٦، ٢٧٢.

<sup>(</sup>٢٥٩) رواه الإمام مسلم في صحيحه، كتاب المساجد حديث ٢١٠. وأبو داود في سننه، كتاب الصلاة باب ٧. والنسائي في سننه، كتاب المواقيت باب ٢١.

<sup>(</sup>٢٦٠) رواه مسلم في صحيحه، كتاب المساجد حديث ٢١٩، ٢٢٥.

وقد عُلم أنه في مثل هذا الإِنتظار بالليل ـ مع كثرة الجمع ـ يقع هذا كله. وقـ د كان يصلي خلفه النساء والصبيان.

وفي الصحيحين: عن عائشة رضي الله عنها قالت: أعتم رسول الله على ليلة من الليالي بصلاة العشاء، فلم يخرج رسول الله على حتى قال عمر بن الخطاب: نام النساء والصبيان. فخرج رسول الله على، فقال لأهل المسجد حين خرج عليهم: «ما ينتظرها أحد من أهل الأرض غيركم». وذلك قبل أن يفشو الإسلام في الناس (٢٦١).

وقد خَرَّجَ البخاري هذا الحديث في : «باب خروج النساء إلى المسجد بالليل والغلس» وفي «باب النوم قبل العشاء لمن غلب عليه النوم» وخَرَّجه في «باب وضوء الصبيان وحضورهم الجماعة» وقال فيه : «إنه ليس أحد من أهل الأرض يصلي هذه الصلاة غيركم».

وهذا يبين أن قول عمر «نام النساء والصبيان»؛ يعني والناس في المسجد ينتظرون الصلاة.

وهذا يبين أن المنتظرين للصلاة، كالذي ينتظر الجمعة إذا نام أي نوم كان لم ينتقض وضوؤه، فإن النوم ليس بناقض. وإنما الناقض: الحدث، فإذا نام النوم المعتاد، الذي يختاره الناس في العادة \_ كنوم الليل والقائلة \_ فهذا يخرج منه الريح في العادة، وهو لا يدري إذا خرجت، فلما كانت الحكمة خفية لا نعلم بها: قام دليلها مقامها. وهذا هو النوم الذي يحصل هذا فيه في العادة.

وأما النوم الذي يشك فيه: هل حصل معه ريح أم لا؟ فلا ينقض الوضوء؟ لأن الطهارة ثابتة بيقين، فلا تزول بالشك.

وللناس في هذه المسألة أقوال متعددة، ليس هذا موضع تفصيلها لكن هذا هو الذي يقوم عليه الدليل.

وليس في الكتاب، والسنة نص يوجب النقض بكل نوم.

<sup>(</sup>٢٦١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب المواقيت باب ٢٢، وكتاب الأذان باب ١٦١، ١٦٢، والثمن باب ٩. والنسائي في سننه، كتاب الصلاة باب ١٩، وكتاب المواقيت باب ٢١. والدارمي في سننه، كتاب الصلاة، باب ١٩. والإمام أحمد في المسند ١٩٩/، ٢٧٥.

فإن قوله: «العين وكاء السهِ، فإذا نامت العينان استطلق الوكاء»(٢٦٢) قد روي في السنن: من حديث على بن أبي طالب، ومعاوية رضي الله عنها، وقد ضعَّفه غير واحد، وبتقدير صحته: فإنما فيه «إذا نامت العينان استطلق الوكاء».

وهـذا يفهم منه: أن النـوم المعتاد هـو الذي يستـطلق منـه الـوكـاء. ثم نفس الاستطلاق لا ينقض. وإنما ينقض ما يخرج مع الاستطلاق. وقد يسترخي الإنسان حتى ينطلق الوكاء ولا ينتقض وضوؤه.

وإنما قوله في حديث صفوان بن عسال : «أمرنا أن لا ننزع خفافنا، إذا كنا سفراً ـ أو مسافرين ـ ثلاثة أيام ولياليهن، إلا من جنابة، لكن من غائط، أو بول، أو نوم».

فهذا ليس فيه ذكر نقض النوم، ولكن فيه: أن لابس الخفين لا ينزعهما ثلاثة أيام إلا من جنابة ولا ينزعهما من الغائط، والبول، والنوم، فهو نهي عن نزعهما لهذه الأمور. وهو يتناول النوم الذي ينقض. ليس فيه: أن كل نوم ينقض الوضوء.

هذا إذا كان لفظ «النوم» من كلام النبي على ، فكيف إذا كان من كلام الراوي؟ .

وصاحب الشريعة قد يعلم أن الناس إذا كانوا قعوداً أو قياماً في الصلاة أو غيرها، فينعس أحدهم وينام، ولم يأمر أحداً بالوضوء في مثل هذا.

أما الوضوء من النوم المعروف عند الناس: فهو الـذي يترجح معه في الـعادة خروج الريح، وأما ما كان قد يخرج معه الريح. وقد لا يخرج: فلا ينقض على أصل الجمهور.

الذين يقولون : إذا شك هل ينقض أو لا ينقض؟ أنه لا ينقض. بناء على يقين الطهارة.

<sup>(</sup>٢٦٢) رواه أبـو داود في سننه، كتـاب الطهـارة باب ٧٩. وابن مـاجة في سننـه، كتاب الـطهارة بــاب ٦٢ والدارمي في سننه، كتاب الوضوء باب ٤٨. والإمام أحمد في المسند ١١١/١، ٩٧/٤.

#### فصل

وهو سبحانه أمرنا بالطهارتين : الصغرى، والكبـرى، وبالتيمم عن كـل منهما، فقال :

﴿إذا قمتم إلى الصلاة فاغسلوا ﴿ ٢٦٣) فأمر بالوضوء.

ثم قال : ﴿وَانْ كُنْتُمْ جُنِّبًا فَاطْهُرُ وَا﴾ (٢٦٤).

فأمر بالتطهر من الجنابة، كما قال في المحيض : ﴿فلا تقربوهن حتى يطهرن. فإذا تطهرن فائتوهن من حيث أمركم الله ﴾ (٢٦٥).

وقال في سورة النساء : ﴿وَلَا جَنْبًا إِلَّا عَابِرِي سَبِيلَ حَتَّى تَغْتَسْلُوا ﴾(٢٦٦).

وهذا يبين أن التطهر هو الاغتسال.

والقرآن يدل على أنه لا يجب على الجنب إلا الاغتسال، وأنه إذا اغتسل جاز له أن يقرب الصلاة.

والمغتسل من الجنابة ليس عليه نية رفع الحدث الأصغر، كما قال جمهور العلماء. والمشهور في مذهب أحمد: أن عليه نية رفع الحدث الأصغر، وكذلك ليس عليه فعل الوضوء، ولا ترتيب، ولا موالاة عند الجمهور، وهو ظاهر مذهب أحمد.

وقيل : لا يرتفع الحدث الأصغر إلا بهما.

وقيل: لا يرتفع حتى يتوضأ. رُوي ذلك عن أحمد.

<sup>(</sup>٢٦٣) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>٢٦٤) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>٢٦٥) سورة: البقرة آية: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢٦٦) سورة: النساء. آية: ٤٣.

والقرآن يقتضي: أن الاغتسال كاف. وأنه ليس عليه بعد الغسل من الجنابة حدث آخر، بل صار الأصغر جزءاً من الأكبر. كما أن الواجب في الأصغر جزء من الواجب في الأكبر فإن الأكبر يتضمن غسل الأعضاء الأربعة.

ويدل على ذلك قول النبي على لأم عطية واللواتي غسلنُ ابنته : «أغسلنها ثلاثاً، أو خساً، أو أكثر من ذلك، إن رأيتن ذلك بماء وسدر. وابدأن بميامنها ومواضع الوضوء منها» (۲۲۷).

فجعل غسل مواضع الوضوء جزءاً من الغسل، لكنه يقدم كما تقدم الميامن.

وكذلك الذين نقلوا صفة غسله. كعائشة رضي الله عنها، ذكرت : «أنه كان يتوضأ، ثم يفيض الماء على شعره، ثم على سائر بدنه» (٢٧٧) ولا يقصد غسل مواضع الوضوء مرتين، وكان لا يتوضأ بعد الغسل.

فقد دل الكتاب والسنة على أن الجنب والحائض لا يغسلان أعضاء الوضوء، ولا ينويان وضوءاً، بل يتطهران ويغتسلان كما أمر الله تعالى.

وقوله: ﴿ فَاطَهُرُوا ﴾ أراد به الاغتسال، فدل على أن قوله في الحيض ﴿ حتى يطهرن فإذا تطهرن ﴾ أراد به الاغتسال، كما قال الجمهور: مالك والشافعي وأحمد. وأن من قال: هو غسل الفرج. كما قاله داود، فهو ضعيف.

<sup>(</sup>٢٦٧) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الوضوء باب ٣١، وكتاب الجنائز باب ١١:٩. ومسلم في صحيحه، كتاب الجنائز حديث ٢٦، ٣٤. وأبو داود في سننه، كتاب الجنائز باب ٢٩. والترمذي في سننه، كتاب الجنائز باب ٢١. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٢١. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٢٦، وكتاب الجنائز باب ٨٠. والإمام أحمد في المسند ٢٨/٠٤.

<sup>(</sup>٢٧٧) رواه البخاري في كتاب الغسل، وأبو داود في كتاب الطهارة. والنسائي في كتاب الطهارة. ومالك في الطهارة. الطهارة.

#### فصل

قال الله عز وجل : ﴿وإن كنتم مرضى أو على سفر، أو جاء أحد منكم من الغائط، أو لامستم النساء. فلم تجدوا ماء. فتيمموا صعيداً طيباً ﴾ (٢٧٨).

فقوله ﴿فلم تجدوا ماء﴾ يتعلق بقوله ﴿على سفر﴾ لإ بالمرض، والمريض يتيمم وإن وجد الماء. والمسافر إنما يتيمم إذا لم يجد الماء.

ذكر سبحانه وتعالى النوعين الغالبين : الذي يتضرر بـاستعمال المـاء، والذي لا يجده.

وقوله ﴿على سفر﴾ يعم السفر الطويل والقصير، كما قاله الجمهور.

وقوله: ﴿وَإِنْ كُنْتُم مُرضَى﴾ كقوله في آيـة الخوف : ﴿وَلَا جَنَاحٍ عَلَيْكُم إِنْ كَانَ بكم أذى من مطر أو كنتم مرضى أن تضعوا أسلحتكم﴾(٢٧٩).

وقوله في الإحرام : ﴿ فَمَنْ كَانَ مَنْكُمْ مُرْيَضًا أُو بِهِ أَذَى مِنْ رأْسُهُ ﴾ (٢٨٠).

وفي الصيام : ﴿فَمَنَ كَانَ مَنْكُمُ مُرْيَضًا أَوْ عَلَى سَفَرَ فَعَدَةً مِنَ أَيَامُ أَخْرَ﴾ (٢٨١).

ولم يوقت الله تعالى وقتاً في المرض.

والذي عليه الجمهور: أنه لا يشترط فيه خوف الهلاك. بل من كان الوضوء يزيد مرضه، أو يؤخر برأه، يتيمم، وكذلك في الصيام والإحرام. ومن يتضرر بالماء لبرد، فهو كالمريض عند الجمهور.

<sup>(</sup>٢٧٨) سورة: المائدة آيةٍ: ٦.

<sup>(</sup>٢٧٩) سورة: النساء آية: ٢٠٢.

<sup>(</sup>٢٨٠) سورة: البقرة اية: ١٩٦.

<sup>(</sup>٢٨١) سورة: البقرة آية: ١٨٤.

لكن الله ذكر الضرر العام، وهو المرض. بخلاف البرد. فإنه إنما يكون في بعض البلاد لبعض الناس الذين لا يقدرون على الماء الحار.

وكذلك ذكر المسافر الذي لا يجد الماء، ولم يذكر الحاضر، فإن عدمه في الحضر نادر. لكن قد يحبس الرجل وليس عنده إلا ما يكفيه لشربه، كما أن المسافر قد لا يكون معه إلا ما يكفيه لشربه، وشرب دوابه، فهذا عند الجمهور عادم للماء فيتيمم.

### فصل

وقوله : ﴿ أَوْ جَاءُ أَحَدُ مَنْكُمُ مِنَ الْغَائِطُ أَوْ لَامْسَتُمُ النَّسَاءُ ﴾ (٢٨٢).

ذكر أعظم ما يوجب الوضوء، وهو: قضاء الحاجة. وأغلظ ما يوجب الغسل، وهو: ملامسة النساء. وأمر كلا منهما، إذا كان مريضاً، أو مسافراً لا يجد الماء: أن يتيمم. وهذا هو مذهب جمهور الخلف والسلف.

وقد ثبت تيمم الجنب في أحاديث صحاح وحسان : كحـديث عمار بن يـاسر رضي الله عنهما. وهو في الصحيحين.

وحديث عمران بن حصين، رضي الله عنه وهو في البخاري .

وحديث أبي ذر، وعمرو بن العاص، وصاحب الشجة رضي الله عنهم. وهو في السنز.

#### \* \* \*

فهاتان آيتانمن كتاب الله ، وخمسة أحاديث عن رسول الله ﷺ. وقد عرفت مناظرة ابن مسعود في ذلك لأبي موسى الأشعري رضى الله عنها.

ولهذا نظائر كثيرة عن الصحابة. إذا عرفتها تعرف دلالة الكتـاب والسنة عن الرجل العظيم القدر، تحقيقاً لقوله :

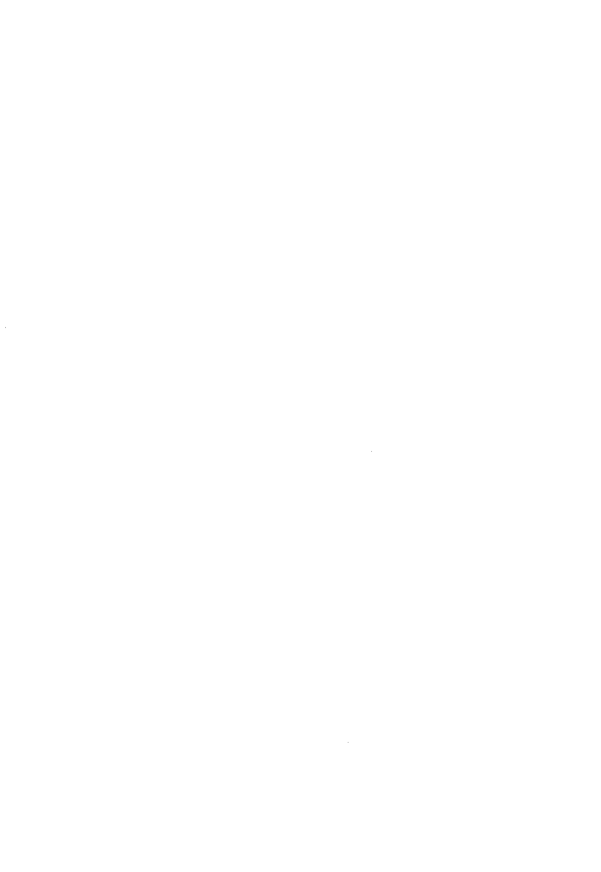
﴿ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءَ فَرَدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالْرُسُولُ ﴾ (٢٨٣) .

ولا يرد هذا النزاع إلا إلى الله والرسول المعصوم المبلغ عن الله، الـذي لا ينطق عن الهوى ﴿إِنْ هُو إِلا وَحَي يُوحَى﴾ (٢٨٤) الذي هو الواسطة بين الله وبين عباده.

<sup>(</sup>۲۸۲) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>٢٨٣) سورة: النساء آية: ٥٩.

<sup>(</sup>٢٨٤) سورة: النجم آية: ٤.



## فصل المراد بملامسة النساء

ونذكر هذا على قوله : ﴿ أُو لامستم النساء ﴾ (٢٨٠).

المراد به: الجماع. كما قاله ابن عباس رضي الله عنهما وغيره من العرب. وهـو يروي عن علي رضي الله عنـه وغيره. وهـو الصحيح في معنى الآيـة. وليس في نقض الوضوء من مس النساء، لا كتاب ولا سنة.

وقد كان المسلمون دائماً يمسون نساءهم، وما نقل مسلم واحد عن النبي ﷺ: أنه أمر أحداً بالوضوء من مس النساء.

وقول مَنْ قال : إنه أراد ما دون الجماع، وإنه ينقض الوضوء. فقد روي عن ابن عمر، والحسن «باليد»، وهو قول جماعة من السلف في المس بشهوة، والوضوء منه حسن مستحب لإطفاء الشهوة، كما يستحب الوضوء من الغضب لإطفائه. وأما وجوبه : فلا.

وأما المس المجرد عن الشهوة : فما أعلم للنقض به أصلاً عن السلف.

وقوله تعالى : ﴿ أُو لامستم النساء ﴾ .

لم يذكر في القرآن الوضوء منه، بل إنما ذكر التيمم، بعد أن أمر المحدث القائم للصلاة : بالوضوء. وأمر الجنب بالاغتسال فذكر الطهارة : بالصعيد الطيب. ولا بد أن يبين النوعين.

وقوله : ﴿ أُو جاء أحد منكم من الغائط ﴾ (٢٨٦) بيان لتيمم هذا.

وقوله : ﴿ أُو لامستم النساء ﴾ لم يذكر واحداً منها لبيان طهارة الماء.

<sup>(</sup>٢٨٥) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>٢٨٦) سورة: المائدة آية: ٦.

إذا كان قد عرف أصل هذا. فقوله : ﴿إذا قمتم إلى الصلاة فاغسلوا ﴾ (٢٨٧). وقوله : ﴿وإن كنتم جنباً فاطهر وا ﴾ (٢٨٨).

فالآية ليس فيها إلا أن اللامس إذا لم يجد الماء يتيمم، فكيف يكون هذا من الحدث الأصغر؟ يأمر من مس المرأة أن يتيمم.

فكيف يأمر بالتيمم من لم يأمره بالوضوء؟.

وهو إنما أمر بالتيمم من أمره بالوضوء والاغتسال.

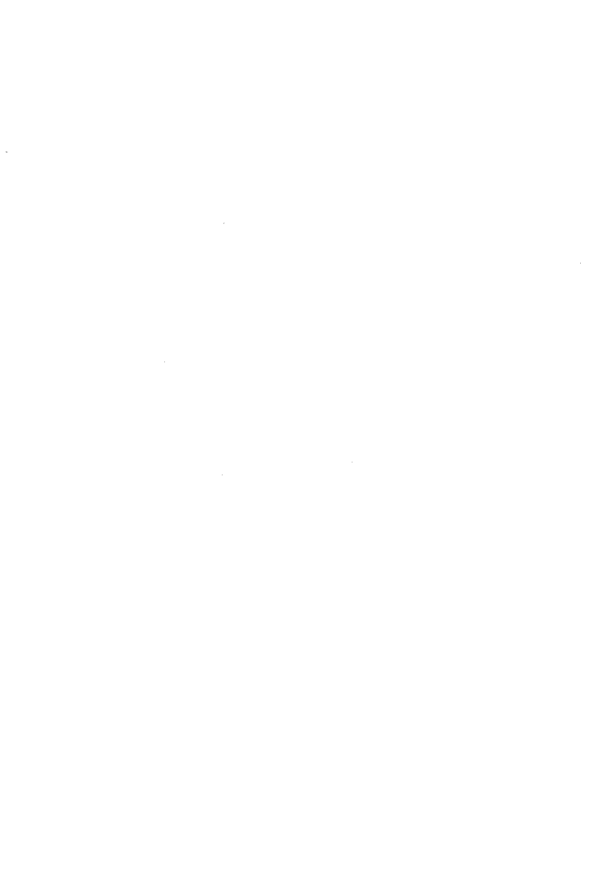
ونظير هذا يطول. ومَنْ تدبر الآية قطع بأن هذا هو المراد.

<sup>(</sup>۲۸۷) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>۲۸۸) سورة: المائدة آية: ٦.

# فصل للمسافر أن يجامع أهله وإن لم يجد الماء

ودلت الآية على أن المسافر : يجامع أهله، وإن لم يجد الماء، ولا يكره له ذلك، كما قاله الله في الآية. وكما دلت عليه الأخاديث : حديث أبي ذر، وغيره.



# فصل التيمم مطهر من الحدثين إلى وجود الماء

وقوله: ﴿فتيمموا صعيداً طيباً، فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه، ما يريد الله ليجعل عليكم من حرج، ولكن يسريد ليطهركم وليتم نعمت عليكم لعلكم تشكرون ﴿٢٨٩).

دليل على أن التيمم مطهر كالماء سواء.

وكذلك ثبت في صحيح السنة: أن النبي عَنَيْ قال: «الصعيد الطيب طهور المسلم، وإن لم يجد الماء عشر سنين. فإذا وجدت الماء فأمسه بشرتك فإن ذلك خير»(٢٩٠) رواه الترمذي وصححه، ورواه أبو داود، والنسائي.

وفي الصحيح عنه: قال «جعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً»(٢٩١).

وهو عِلَيْ - جعل التراب طهوراً في طهارة الحدث وطهارة الجنب.

كما قال في حديث أبي سعيد: «إذا أتى أحدكم المسجد فليقلب نعليه فلينظر فيهما، فإن كان بهما أذى \_ أو خبث \_ فليدلكهما بالتراب. فإن التراب لهما طهور» (٢٩٢).

وقال في حديث أم سلمة «ذيل المرأة يطهره ما بعده»(٢٩٣).

فدلَّ على أن التيمم مطهر، يجعل صاحبه طاهراً، كما يجعل الماء مستعمله في الطهارة طاهراً، إن لم يكن جنباً ولا محدثاً.

<sup>(</sup>٢٨٩) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>۲۹۰) سبق تخریجه . د د د.

<sup>(</sup>۲۹۱) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>۲۹۲) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>۲۹۳) سبق تخریجه.

فمن قال: إن المتيمم جنب، أو محدث، فقد خالف الكتاب، والسنة، بـل هو متطهر.

وقوله في حديث عمرو بن العاص رضي الله عنه : أصلّيت بأصحابك وأنت جنب» (٢٩٤)؟.

استفهام. أي هل فعلت ذلك؟ فأخبره عمرو رضي الله عنه : أنه لم يفعله بـل تيمم لخوفه : أن يقتله البرد. فسكت على عنه، وضحك. ولم يقل شيئاً.

فإن قيل : إن هذا إنكار عليه : أنه صلى مع الجنابة . فإنه يدل على أن الصلاة مع الجنابة لا تجوز، فإنه على أنه الجنابة لا تجوز، فإنه على أنه لل أخبره : أنه صلى بالتيمم . دلَّ على أنه لم يصل وهو جنب.

فالحديث حجة على مَنْ احتج به، وجعل المتيمم جنباً ومحدثاً، والله يقول : ﴿وَإِنْ كُنتُم جَنباً فاطهر وا﴾ (٢٩٥).

فلم يجز الله له الصلاة حتى يتطهر، والمتيمم قد تطهر بنص الكتاب، والسنة، فكيف يكون جنباً غير متطهر؟ لكنها طهارة بدل، فإذا قدر على الماء بطلت هذه الطهارة وتطهر بالماء حينئذ؛ لأن البول المتقدم جعله محدثاً. والصعيد جعله مطهراً، إلى أن يجد الماء، فإن وجد الماء فهو محدث بالسبب المتقدم لا أن الحدث كان مستمراً.

ثم مَنْ قال : التيمم مبيح لا رافع، فإن نزاعه لفظي، فإنه إن قال : إنه يبيح الصلاة مع الجنابة والحدث، وإنه ليس بطهور، فهو يخالف النصوص، والجنابة محرمة للصلاة، فيمتنع أن يجتمع المبيح والمحرم على سبيل التمام. فإن ذلك يقتضي اجتماع الضدين. والمتيمم غير ممنوع من الصلاة. فالمنع ارتفع بالاتفاق، وحكم الجنابة المنع؛ فإذا قيل بوجوده، بدون مقتضاها \_ وهو المنع \_ فهذا نزاع لفظي .

<sup>(</sup>۲۹٤) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>٢٩٥) سورة: المائدة آية: ٦.

### فصل

### المتخلى لا يجب عليه غسل فرجه بالماء

وفي الآية دلالة على : أن المتخلي لا يجب عليه غسل فرجه بالماء، إنما يجب الماء في طهارة الحدث بسبيله. على أن إزالة النجو، والخبث، لا يتعين لها الماء، فإنه على ذلك تدل النصوص؛ إذ كان النبي ﷺ أمر فيها تارة بالماء. وتارة بغير الماء، كها قد بُسط في مواضع.

إذ المقصود هنا: التنبيه على ما دلت عليه الآية.

فإن قوله: ﴿أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء، فلم تجدوا ماء فتيمموا ﴾ (٢٩٦).

نص في أنه عند عدم الماء يصلي وإن تغوط، بلا غسل.

وقد ثبت في السُنَّةِ: أنه يكفيه ثلاثة أحجار، وأما مع العذر: فإنه قال: ﴿إِذَا قَمْتُم إِلَى الصَّلَاة فاغسلوا ﴾ (٢٩٧).

وهذا يتناول كل قائم وهو يتناول مَنْ جاء من الغائط، كما يتناول من خرجت منه الريح، فلو كان غسل الفرجين بالماء واجباً على القائم إلى الصلاة: لكان واجباً كوجوب غسل الأعضاء الأربعة.

والقرآن يدل على أنه لا يجب عليه إلا ما ذكره من الغسل والمسح، وهو يدل على أن المتوضىء والمتيمم متطهر، والفرجان جاءت السنة بالاكتفاء فيهما بالاستجمار.

وقوله تعالى : ﴿فيه رجال يحبون أن يتطهروا، والله يحب المطهرين﴾(٢٩٨).

<sup>(</sup>٢٩٦) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>۲۹۷) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>۲۹۸) سورة: التوبة آية: ۱۰۸.

يدل على أن الاستنجاء مستحب، يحبه الله، لا أنه واجب، بل لما كان غير هؤلاء من المسلمين لا يستنجون بالماء ـ ولم يذمهم على ذلك بل أقرهم، ولكن خص هؤلاء بالمدح ـ دل على جواز ما فعله غير هؤلاء. وأن فعل هؤلاء أفضل، وأنه مما فضل الله به الناس بعضهم على بعض.

# فصل في الحمّام

قد كره الإمام أحمد بناء الحمام، وبيعه، وشراءه، وكراءه؛ وذلك لاشتماله على أمور محرمة كثيراً، أو غالباً، مثل كشف العورات ومسها والنظر إليها، والدخول المنهي عنه إليها، كنهي النساء، وقد تشتمل على فعل فواحش كبيرة وصغيرة بالنساء، والرجال.

وجاء في الحديث الذي رواه الطبراني : «إن الشيطان قال : يا رب اجعل لي بيتاً، قال بيتك الحمام».

ومن المنكرات التي يكثر فيها تصوير الحيوان في حيطانها وهذا متفق عليه.

قلت : قد كتبت في غير هذا الموضع : أنه لا بد من تقييد ذلك بما إذا لم يحتج إليها.

فأقول هنا : إن جوابات أحمد، ونصوصه، إما أن تكون مقيدة في نفسه، بأن يكون خرج كلامه على الحمامات التي يعهدها في العراق والحجاز واليمن، وهي جمهور البلاد التي انتابها، فإنه لم يذهب إلى خراسان، ولم يأت إلى غير هذه البلاد إلا مرة في مجيئه إلى دمشق، وهذه البلاد المذكورة الغالب عليها الحر، وأهلها لا يحتاجون إلى الحمام غالباً؛ ولهذا لم يكن بأرض الحجاز حمام على عهد رسول الله عليه : وخلفائه.

ولم يدخل النبي ﷺ حماماً، ولا أبو بكر، ولا عمر، ولا عثمان. والحديث الذي يروى : أن النبي ﷺ دخل الحمام : موضوع باتفاق أهل المعرفة بالحديث.

ولكن علي لما قدم العراق كان بها حمامات، وقد دخل الحمام غير وأحمد من الصحابة، وبني بالجحفة حمام دخلها ابن عباس وهو محرم.

وإما أن يكون جواب أحمد كان مطلقاً في نفسه، وصورة الحاجـة لم يستشعرهـا نفياً، ولا إثباتاً، فلا يكون جوابه متناولاً لها، فلا يحكي عنه فيها كراهة.

وإما أن يكون قصد بجوابه المنع العام عند الحاجة وعدمها، وهذا أبعد المحامل الثلاثة أن يحمل عليه كلامه، فإن أصوله وسائر نصوصه في نظائر ذلك تأبى ذلك، وهو أيضاً مخالف لأصول الشريعة، وقد نقل عنه أنه لما مرض وصف له الحمام.

كان أبو عبد الله لا يدخل الحمام اقتداء بابن عمر، فإنه كان لا يدخلها، ويقول هي : من رقيق العيش.

وهذا ممكن في أرض يستغني أهلها عن الحمام، كما يمكن الاستغناء عن الفراء والحشايا في مثل تلك البلاد.

والكلام في فصلين:

# الفصل الأول في تفصيل حكم ما ذكر من بنائها وبيعها وإجارتها

### والأقسام أربعة :

فإنه لا يخلو: إما أن يحتاج إليها من غير محظور، أو لا يحتاج إليها ولا محظور، أو يحتاج إليها مع المحظور، أو يكون هناك محظور من غير حاجة.

## (١) أن يحتاج إليها من غير محظور :

فأما الأول: فلا ريب في الجواز: مثل أن يبني الرجل لنفسه وأهله حماماً في البلاد الباردة، ولا يفعل فيها ما نهي الله عنه، فهنا حاجة.

أو مثل: أن يقدر بناء حمام عامة، في بلاد باردة، وصيانتها عن كل محظور، فإن البناء، والبيع، والكراء هنا بمنزلة دخول الرجل إلى الحمام الخاصة، أو المشتركة مع غض بصره، وحفظ فرجه وقيامه بما يجب من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهذا لا ريب في جوازه، وقد دخلها غير واحد من الصحابة.

وأحاديث الرخصة فيها مشهورة: كحديث أبي سعيد الخدري الذي رواه أحمد، وأبو داود، وابن ماجة: عن النبي على أنه قال: «الأرض كلها مسجد إلا المقبرة والحمام» (۲۹۹).

وعلى هذا اعتمدوا في الصلاة في الحمام. وقد أرسله طائفة، وأسنده آخرون، وحكموا له بالثبوت، واستثناؤه الحمام من الأرض، كاستثنائه المقبرة، في كونها مسجداً دليل على إقرارها في الأرض. وأنه لا ينهى عن الانتفاع بها مطلقاً؛ إذ لو كان يجب إزالتها ويحرم بناؤها ودخولها لم تخص الصلاة بالمنع.

<sup>(</sup>۲۹۹) سبق تخريجه.

والنهي عن الصلاة في الحمام قد قال بعض الأصحاب : كأبي بكر، والقاضي : إنه يعيد.

قيل: لأنه محل الشياطين، وفيه وجه. وهو التعليل بمظنة النجاسة، والمشهور أن المنع يتناول ما يدخل في البيع، وهو المشلح، والمغتسل، والأندر(٣٠٠).

وقد يقال : الحمام فعال من الحم، وهو المكان الذي فيه الهواء الحار، والماء الحار يتعرضن فيه.

فأما المشلح الذي توضع فيه الثياب، وهو بارد لا يغتسل فيه. ولا يقعد فيه إلا المتلبس، فليس هو مكان حمام، والدخول في المنع لا يصلح له تعليل.

وقد بينا أن المقبرة، وأعطان الإبل تصح الصلاة فيها على الصحيح. لعدم تناول اللفظ والمعنى، وإن دخل في المنع إلا أنه يقال: لفظ الحمام يعم هذا كله، ولا يعرف حمام ليس فيها هذا المكان (٣٠١) وتخلع فيه الثياب هذه في الحمامات المعروفة، والحمامات الموجودة على عهد النبي على التي التي التناول الفظ الاستثناء (٣٠٢) الشياطين يتناول ذلك كله.

كما أن صحن المسجد هو تبع للمسجد، ويشبه أن يكون الكلام فيها. كالكلام في رحبة المسجد، فإن الرحبة الخارجة عن سور المسجد غير الرحبة التي هي صحن مكشوف بجانب المسقوف من المسجد المعد للصلاة، فهذا الثاني نسبته إليه تشبه نسبة خارج الحمام إلى داخله.

وإذا تبين هذا فنقول: إنما تكون الحجة أن لو علم أن النبي على وخلفاءه أمكنهم دخوله فلم يدخلوه، وإلا فإذا احتمل مع الإمكان الدخول وعدمه لم يكن فيه حجة.

وأما الصحابة فقد روي عن ابن عمر أنه لم يدخلها، وكان يقول: هي مما أحدث الناس من رقيق العيش، وهذا تنبيه على ما أحدثه الناس من أنواع الفضول التي لم تكن على عهد النبي ﷺ، وهذا قاله ابن عمر في أرض الحجاز، وبهذا اقتدى أحمد.

وهذا ترك لها من باب الزهد في فضول المباح. والزهد المشروع هو ترك الرغبة فيها لا ينفع في الدار الأخرة، ولا ريب أنه إذا لم يكن دخول الحمام مما ينتفع به في أعمال الآخرة كان تركه زهداً مشروعاً.

<sup>(</sup>٣٠٠) كذا بالأصل

<sup>(</sup>۳۰۱) (۳۰۲) حرم بالأصل.

ولتركه وجه آخر: وهو أن يكون على سبيل الورع، والورع المشروع هو: ترك ما قد يضر في الدار الآخرة، وهذا منه ورع واجب كترك المحرم، ومنه ما هو دون ذلك وهو ترك المشتبهات، التي لا يعلمها كثير من الناس، وغيرها من المكروهات.

ولا ريب أن في دخول الحمام ما قد يكون محرماً، إذا اشتمل على فعل محرم، من كشف العورة، أو تعمد النظر إلى عورة الغير، أو تمكن الأجنبي من مس عورته، أو مس عورة الأجنبي، أو ظلم الحمامي بمنع حقه، وصب الماء الزائد على ما اقتضته المعاوضة، أو المكث فوق ما يقابل العوض المبذول له بدون رضاه، أو فعل الفواحش فيها، أو الأقوال المحرمة التي تفعل كثيراً فيها، أو تفويت الصلوات المكتوبات.

ومنه ما قد يكون مكروهاً محرماً، أو غير محرم، مشل صب الماء الكثير، واللبث الطويل مع المعارضة عنها، والإسراف في نفقتها، والتعرض للمحرم من غير وقوع فيه، وغير ذلك. وكذلك التمتع والترفه بها من غير حاجة إلى ذلك، ولا استعانة به على طاعة الله.

وقد يكون دخولها واجباً إذا احتاج إلى طهارة واجبة، لا تمكن إلا فيها، وقد يكون مستحباً إذا لم يمكن فعل المستحب من الطهارة وغيرها إلا فيها، مثل الأغسال المستحبة التي لا يمكن فعلها إلا فيها ومثل نظافة البدن من الأوساخ التي لا تمكن إلا فيها.

فإن نظافة البدن من الأوساخ مستحبة. كما روى الترمذي عن النبي على أنه قال : «إن الله نظيف يحب النظافة»(٣٠٣).

وقد ثبت في الصحيح عن عائشة قالت: قال رسول الله على الفطرة: قص الشارب، وإعفاء اللحية، والسواك واستنشاق الماء، وقص الأظفار، وغسل البراجم، ونتف الإبط وحلق العانة، وانتقاص الماء» قال مصعب: ونسيت العاشرة إلا أن تكون المضمضة (٣٠٤).

قال وكيع : انتقاص الماء يعني الاستنجاء.

وعن عمار بن ياسر ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله ﷺ قــال : «من الفطرة ـ أو

<sup>(</sup>٣٠٣) رواه الترمذي في سننه، كتاب الأدب باب ٤١.

<sup>(</sup>٣٠٤) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ٥٦. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٢٩. والنسائي في سننه، كتاب الزينة.

قال الفطرة - المضمضة والاستنشاق، وقص الشارب، والسواك، وتقليم الأظافر، وغسل البراجم، ونتف الإبط، والاستحداد، والاختتان، والانتضاح» رواه الإمام أحمد (٣٠٥). وهذا لفظه. وأبو داود وابن ماجة.

وهذه الخصال عامتها إنما هي للنظافة من الدرن، فإن الشارب إذا طال يعلق به الوسخ من الطعام، والشراب، وغير ذلك. وكذلك الفم إذا تغير ينظفه السواك، والمضمضة، والاستنشاق ينظفان الفم، والأنف وقص الأظافر ينظفها مما يجتمع تحتها من الوسخ.

ولهذا روى «يدخل أحدكم علي ورفغه تحت أظافره» يعني : الوسخ الـذي يحكه بأظافره من أرفاغه.

وغسل البراجم: وهي عقدالأصابع، فإن الوسخ يجتمع عليها، ما لا يجتمع بين العقد، وكذلك الإبط فإنه يخرج من الشعر عرق الإبط، وكذلك العانة، إذا طالت.

وفي صحيح مسلم عن أنس بن مالك قال : «وقت لنا في قص الشارب، وتقليم الأظافر، ونتف الإبط، وحلق العانة، أن لا نترك أكثر من أربعين ليلة»(٣٠٦).

فهذا غاية ما يترك الشعر، والظفر، المأمور بإزالته.

وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة عن النبي ﷺ أنه قال : «حق لله على كل مسلم أن يغتسل في كل سبعة أيام : يغسل رأسه، وجسده» (٣٠٧).

وهذا في أحد قولي العلماء، هو غسل راتب مسنون للنظافة، في كل أسبوع، وإن لم يشهد الجمعة. بحيث يفعله من لا جمعة عليه.

وعن جابر قال : قال رسول الله على الله

<sup>(</sup>٣٠٥) رواه الإمام أحمد في المسند ٢٦٤/٤، ٢٦٨/٦. ورواه الترمذي في سننه، كتاب الأدب باب ١٤. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٨.

<sup>(</sup>٣٠٦) رواه الامام مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ٥١. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٨. وأبو داود في سننه، في الترجل باب ١٦. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٣٠. والإمام أحمد في المسند ٢٠٣، ٢٠٥.

<sup>(</sup>٣٠٧) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الجمعة حديث ٩. والبخاري في صحيحه، كتاب الجمعة بـاب ١٢. والإمام أحمد في المسند ٢١٣/، ٣٦٣/٥.

يوم، وهو يوم الجمعة»(٣٠٨) رواه أحمد والنسائي، وهذا لفظه، وأبو حاتم البستي.

وأما الأحاديث في الغسل يوم الجمعة متعددة. وذاك يعلل باجتماع الناس بدخول المسجد، وشهود الملائكة، ومع العبد ملائكة.

وقد ثبت عن النبي على أنه قال : «إن الملائكة تتأذى مما يتأذى منه بنو آدم» (٣٠٩).

وعن قيس بن عاصم : «أنه أسلم فأمره النبي ﷺ أن يغتسل بماء وسدر »(٣١٠). رواه أحمد، وأبو داود، والنسائي، والترمذي. وقال : حديث حسن.

وهذان غسلان متنازع في وجوبهها، حتى في وجوب السدر، فقد ذكر أبو بكر في «المشتبه» وجوب ذلك، وهو خلاف ما حكي عنه في موضع آخر.

ومن المعلوم أن أمر النبي \_ ﷺ - بالاغتسال بماء وسدر : كما أمر بالسدر في غسل المحرم الذي وقصته ناقته، وفي غسل ابنته المتوفاة، وكما أمر الحائض أيضاً أن تأخذ ماءها وسدرها؛ إنما هو لأجل التنظيف، فإن السدر مع الماء ينظف.

ومن المعلوم أن الاغتسال في الحمام أتم تنظيفاً، فإنها تحلل الوسخ بهوائها الحار، وما كان أبلغ في تحصيل مقصود الشارع كان أحب، إذا لم يعارضه ما يقتضى خلاف ذلك.

وأيضاً فالرجل إذا شعث رأسه واتسخ، وقمل وتوسخ بدنه، كان ذلك مؤذياً له ومضراً، حتى قد جعل الله هذا مما يبيح للمحرم أن يحلق شعره، ويفتدي.

كما قال : ﴿ولا تحلقوا رؤوسكم حتى يبلغ الهدي محله. فمن كان منكم مريضاً أو به أذى من رأسه ففدية من صيام أو صدقة أو نسك ﴿(١١١).

وقد ثبت في الصحيح : «أنها نـزلت في كعب بن عجرة لما مر بـه النبي على عام

<sup>(</sup>٣٠٨) رواه الإمام أحمد في المسند ٣٠٤/٣. والنسائي في سننه، كتاب صلاة الجمعة باب ٨.

<sup>(</sup>٣٠٩) رواه مسلم في صحيحه، كتاب المساجد حديث ٧٢، ٧٤. والنسائي في سننـه، كتاب المساجد بـاب. ١٦. وابن ماجة في سننه، كتاب الأطعمة باب ٥٩.

<sup>(</sup>٣١٠) رواه الترمذي في سننه، كتاب صلاة الجمعة باب ٧٢. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٢٥. والإمام أحمد في المسند ١١/٥.

<sup>(</sup>٣١١) سورة: البقرة آية: ١٩٦.

الحديبية قبل أن يؤذن لهم في الإحلال، والقمل يتهافت على رأسه»(٣١٢).

وقد تكون إزالة هذا الأذى والضرر في غير الحمام إما متعذرة، أو متعسرة.

فالحمام لمثل هذا مشروعة مؤكدة، وقد يكون به من المرض ما ينفعه فيه الحمام، واستعمال مثل ذلك : إما واجب، وإما مستحب، وإما جائز. فإنها ثلاثة أقوال في مذهب أحمد وغيره.

وأيضاً فالحمام قد يحلل عنه من الأبخرة، والأوساخ، ويوجب له من الراحة ما يستعين به على ما أمر به من الواجبات والمستحبات، ودخولها حينئذ بهذه النية يكون من جنس الاستعانة بسائر ما يستريح به، كالمنام والطعام.

كها قال معاد لأبي موسى : إني أنام وأقوم، واحتسب نومتي كما أحتسب قومتي.

ونظائره في الحديث الصحيح متعددة. كما في حديث أبي الدرداء، وعبـد الله بن عمرو، وغيرهما.

### (٢) إذا خلت عن محظور في البلاد الباردة أو الحارة :

القسم الثاني : إذا خلت عن محظور، في البلاد الباردة، أو الحارة، فهنا لا ريب أنه لا يحرم بناؤها.

وقد بنيت الحمامات على عهد الصحابة في الـحجاز، والعراق، عـلى عهد عـلي وغيره، وأقروها.

وأحمد لم يقل : إن ذلك حرام، ولكن كره ذلك، لاشتماله غالباً على مباح، ومحظور.

وفي زمن الصحابة كان الناس أتقى لله، وأرعى لحدوده، من أن يكثر فيها المحظور، فلم تكن مكروهة إذ ذاك، وإن وقع فيها أحياناً محظور، فهذا بمنزلة وقوع المحظور فيها يبنى من الأسواق والدور التي لم ينه عنها، وإن كان يمكن الاستغناء عنها.

<sup>(</sup>٣١٢) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الحج باب ٨٣. والترمذي في سننه، كتاب الحج باب ١٠٧. والبخاري في تفسير سورة رقم ٢. وكذلك مسلم في تفسير سورة رقم ٢. وغيرهم.

### (٣) إذا اشتملت على الحاجة والمحظور:

القسم الثالث: إذا اشتملت على الحاجة والمحظور غالباً: كغالب الحمامات، التي في البلاد الباردة، فإنه لا بد لأهل تلك الأمصار من الحمام، ولا بد في العادة أن يشتمل على المحظور، فهنا أيضاً لا تطلق كراهة بنائها وبيعها، وذلك لأن قول النبي في الحلال بين، والحرام بين، وبين ذلك أمور مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس، فمن اتقى الشبهات استبرأ لعرضه ودينه، ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام، كالراعي يرعى حول الحمى يوشك أن يخالطه» (٣١٣).

إنما يقتضي اتقاء الشبهات التي يشتبه فيها الحلال بالحرام، بخلاف ما إذا اشتبه الواجب أو المستحب بالمحظور، وقد ذكر ذلك أبو طالب المكي، وابن حامد.

ولهذا سئل الإمام أحمد: عن رجل مات أبوه وعليه دين، وله ديون فيها شبهة، أيقضيها ولده؟.

فقال : أيدع ذمة أبيه مرهونة؟!.

وهذا جواب سديد، فإن قضاء الدين واجب، وترك الواجب سبب للعقاب، فلا يترك لما يحتمل أن يكون فيه عقاب، ويحتمل أن لا يكون.

ومن المعلوم أن من الأغسال ما هو واجب : كغسل الجنابة، والحيض، والنفاس. ومنها ما هو مؤكد قد تنوزع في وجوبه : كغسل الجمعة.

ومنها ما هو مستحب.

وهذه الأغسال لا تمكن في الـبلاد الباردة إلا في حمام. وإن اغتسل في غير حمـام خيف عليه الموت؛ أو المرض، فلا يجوز الاغتسال في غير حمام حينئذ.

ولا يجوز الانتقال إلى التيمم مع القدرة على الاغتسال بالماء في الحمام، ولو قدر أن

<sup>(</sup>٣١٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الإيمان باب ٣٩. وكتاب البيوع باب ٢. ومسلم في صحيحه، كتاب المساقاة حديث ١٠٧، ١٠٨. وأبو داود في سننه، كتاب البيوع باب ٣. والترمذي في سننه، كتاب البيوع باب ١. والإمام أحمد في المسند ٢٦٧/٤، ٢٦٩: البيوع باب ٢. والإمام أحمد في المسند ٢٦٧/٤، ٢٦٩:

في ذلك كراهة مثل كون الماء مسخناً بالنجاسة عند سن يكرهه مطلقاً، أو عند من يكرهه إذا لم يكن بين الماء والدخان حاجز حصين.

كما قد تنازع في ذلك أصحاب أحمد وغيرهم على القول بكراهة المسخن بالنجاسة، فإنه بكل حال يجب استعماله. إذا لم يمكن استعمال غيره؛ لأن التطهر من الجنابة بالماء واجب مع القدرة. وإن اشتمل على وصف مكروه، فإنه في هذه الحال لا يبقى مكروهاً.

وكذلك كل ما كره استعماله مع الجواز، فإنه بالحاجة إليه لطهارة واجبة، أو شرب واجب، لا يبقى مكروهاً. ولكن هل يبقى مكروهاً عند الحاجة إلى استعماله في طهارة مستحبة هذا محل تردد؛ لتعارض مفسدة الكراهة، ومصلحة الاستحباب. والتحقيق: ترجيح هذا تارة، وهذا تارة، بحسب رجحان المصلحة تارة، والمفسدة أخرى.

وإذا تبين ذلك، فقد يقال: بناء الحمام واجب حينتذ، حيث يحتاج إليه لأداء الواجب العام.

وقد يقال: إنما يجب الاغتسال فيها عند وجودها، ولا يجب تحصيلها ابتداء. كما لا يجب على الرجل حمل الماء معه للطهارة، ولا إعداد الماء المسخن، فإذا فتحت مدينة وفيها حمام لم يهدم، والحال هذه. كما جاءت بذلك سنة رسول الله على وسنة خلفائه الراشدين.

وكذلك مَنْ انتقلت إليه ونحوه، وأما من ملكها باختياره، فالكلام في ملكها ابتداء، فإنه بمنزلة ابتداء بنائها.

وعلى هذا؛ فقد يقال: نحن إنما نكره بناءها ابتداء، فأما إذا بناها غيرنا فلا نأمر بهدمها؛ لما في ذلك من الفساد، وكلام أحمد المتقدم إنما هو في البناء، لا في الإبقاء، والاستدامة أقوى من الابتداء؛ ولهذا كان الإحرام والعدة يمنع ابتداء النكاح، ولا يمنع دوامه، وأهل الذمة يمنعون من إحداث معابدهم، ولا يمنعون من إبقائها إذا دخل ذلك في عهدهم.

وإذا كان المكروه والإبتداء، فالجنب ونحوه إنما يجب عليه استعمال الحمام إذا أمكن، فهذا يفيد وجوب دخول الحمام، إذا كانت موجودة، واحتيج إليها لطهارة

واجبة، فلِمَ قلتم: إنه يسوغ بناؤها ابتداء لذلك مع اشتماله على محظور؟ فإنما لا يتم الواجب إلا به، فهـو واجب، وأما مـا لا يتم الوجـوب إلا به فليس بـواجب. ـ وهنا الوجوب عند عدم بنائها منتف، فإذا توقفتم في الوجوب فتوقفوا في الإباحة (٣١٤).

## (٤) أن تشتمل على المحظور مع إمكان الاستغناء عنها :

القسم الرابع: أن تشتمل على المحظور مع إمكان الاستغناء عنها: كما في حمامات الحجاز، والعراق، واليمن: في الأزمان المتأخرة، فهذا محل نص أحمد، وتنب ابن عمر.

<sup>(</sup>٣١٤) بياض في الأصل.



# الفصل الثاني في دخول الحمّامات

فنقول: ليس لأحد أن يحتج على كراهة دخولها. أو عدم استحبابه بكون النبي على لم يدخلها. ولا أبو بكر، وعمر، فإن هذا إنما يكون حجة لو امتنعوا من دخول الحمام، وقصدوا اجتنابها، أو أمكنهم دخولها فلم يدخلوها، وقد علم أنه لم يكن في بلادهم حينئذ حمام، فليس إضافة عدم الدخول إلى وجود مانع الكراهة أو عدم ما يقتضى الاستحباب، بأولى من إضافته إلى فوات شرط الدخول، وهو القدرة والإمكان.

وهذا كها أن ما خلقه الله في سائر الأرض من القوت، واللباس، والمراكب، والمساكن؛ لم يكن كل نوع منه كان موجوداً في الحجاز، فلم يأكل النبي ـ على عن عن أنواع الطعام القوت والفاكهة، ولا لبس من كل نوع من أنواع اللباس.

ثم إن من كان من المسلمين بأرض أخرى: كالشام، ومصر، والعراق، واليمن، وخراسان، وأرمينية، وأذربيجان، والمغرب، وغير ذلك عندهم أطعمة وثياب مجلوبة عندهم، أو مجلوبة من مكان آخر، فليس لهم أن ينظنوا ترك الانتفاع بذلك البطعام واللباس سنة؛ لكون النبي على لم يأكل مثله، ولم يلبس مثله؛ إذ عدم الفعل إنما هو عدم دليل واحد من الأدلة الشرعية، وهو أضعف من القول باتفاق العلماء، وسائر الأدلة من أقواله: كأمره ونهيه وإذنه، من قول الله تعالى هي أقوى وأكبر، ولا يلزم من عدم دليل معين عدم سائر الأدلة الشرعية.

وكذلك إجماع الصحابة أيضاً من أقوى الأدلة الشرعية، فنفي الحكم بالاستحباب لانتفاء دليل معين من غير تأمل باقي الأدلة خطأ عظيم، فإن الله يقول:

﴿وقدر فيها أقواتها ﴾ (٣١٥).

<sup>(</sup>٣١٥) سورة: فصلت آية: ١٠.

وقال تعالى : ﴿ هُو الذي خلق لكم ما في الأرض جميعاً ﴾ (٣١٦).

وقال تعالى : ﴿وسخر لكم ما في السموات وما في الأرض جميعاً منه ﴾ (٢١٧) .

وقال تعالى : ﴿والخيل والبغال والحمسير لتركبوها وزينة ويخلق ما لا تعلمون﴾(٣١٨).

ولم تكن البغال موجودة بأرض العرب، ولم يركب النبي على بغلة إلا البغلة التي أهداها له المقوقس من أرض مصر بعد صلح الحديبية، وهذه الآية نزلت بمكة. ومثلها في القرآن : يمتن الله على عباده بنعمه التي لم تكن بأرض الحجاز كقوله تعالى :

﴿ فلينظر الانسان إلى طعامه أنا صببنا الماء صبا ثم شققنا الأرض شقا. فأنبتنا فيها حباً وعنباً وقضباً وزيتوناً ونخلاً وحدائق غلباً. وفاكهة وأبا ﴿ (٣١٨ ). ولم يكن بأرض الحجاز زيتون، ولا نقل عن النبي على أنه أكل زيتوناً، ولكن لعل الزيت كان يجلب إليهم.

وقد قال تعالى : ﴿والتين والزيتونَ﴾(٣١٩).

ولم يكن بأرضهم لا هذا ولا هذا، ولا نقل عن النبي ﷺ أنه أكل منها.

وكذلك قوله: ﴿وشجرة تخرج من طور سيناء تنبت بالدهن وصبغ للأكلن﴾(٣٢٠).

وقد قال النبي ﷺ : «كلوا الزيت وادهنوا به، فإنه من شجرة مباركة»(٣٢١).

وقال تعالى : ﴿الزجاجة كأنها كوكب دري يوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولا غربية يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار﴾(٣٢٦). وكذلك قوله : ﴿حدائق غلبا﴾(٣٢٣).

<sup>(</sup>٣١٦) سورة: البقرة آية: ٢٩.

<sup>(</sup>٣١٧) سورة: الجاثية آية: ١٣.

<sup>(</sup>٣١٨) سورة: عبس آية: ٢٨.

<sup>(</sup>٣١٩) سورة: التين آية: ١.

<sup>(</sup>٣٢٠) سورة: المؤمنون آية: ٢٠.

<sup>(</sup>٣٢١) رواه الترمذي في سننه، كتاب الأطعمة باب ٤٣. وابن ماجة في سننه، كتاب الأطعمة باب ٣٤. والدارمي في سننه، كتاب الأطعمة باب ٢٠. والإمام أحمد في المسند ٤٩٧/٣.

<sup>(</sup>٣٢٢) سورة: النور آية: ٣٥.

<sup>(</sup>٣٢٣) سورة: عبس آية: ٣٠.

وكذلك قوله في البحر: ﴿لتأكلوا منه لحماً طريا. وتستخرجوا منه حلية تلبسونها﴾ (٣٢٤).

وقوله : ﴿وجعل لكم من الفلك والأنعام ما تركبون : التستووا على ظهـوره ثم تذكروا نعمة ربكم إذا استويتم عليه، وتقولوا سبحان الذي سخر لنا هذا وما كنا له مقرنين. وإنا إلى ربنا لمنقلبون﴾(٣٢٥).

ولم يركب النبي ﷺ البحر، ولا أبو بكر، ولا عمر.

وقد أخبر على بركب البحر من أمته غزاة في سبيل الله كأنهم ملوك على الأسرة \_ لأم حرام بنت ملحان \_ وقالت : ادع الله أن يجعلني منهم، فقال : «أنت منهم» (٣٢٦).

وكانت سُنَّة رسول الله ﷺ أنه يطعم ما يجده في أرضه، ويلبس ما يجده، ويركب ما يجده، مما أباحه الله تعالى، فمن استعمل ما يجده في أرضه فهو المتبع للسنّة.

كما أنه حج البيت من مدينته، فمن حج البيت من مدينة نفسه فهو المتبع للسنّة، وإن لم تكن هذه المدينة تلك.

وكان على باهد من يليه من الكفار من المشركين وأهل الكتاب، فمن جاهد من يليه من هؤلاء فقد اتبع السنة، وإن كان نوع هؤلاء غير نوع أولئك، إذ أولئك كان غالبهم عرباً، ولهم نوع من الشرك هم عليه، فمن جاهد سائر المشركين: تركهم، وهندهم وغيرهم فقد فعل ما أمر الله به، وإن كانت أصنامهم ليست تلك الأصنام.

ومَنْ جاهد اليهود والنصارى فقد اتبع السنة، وإن كان هؤلاء اليهود والنصارى من نوع آخر، غير النوع الذين جاهدهم النبي ﷺ، فإنه جاهد يهود المدينة : كقريظة، والنضير، وبني قينقاع، ويهود خيبر، وضرب الجزية على نصارى نجران، وغزا نصارى الشام، عربها ورومها، عام تبوك، ولم يكن فيها قتال، وأرسل إليهم زيداً، وجعفراً،

<sup>(</sup>٣٢٤) سورة: النحل. آية: ١٤.

<sup>(</sup>٣٢٥) سورة: الزخرف آية: ١٢، ١٣، ١٤.

<sup>(</sup>٣٢٦) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الجهاد باب ٧٥، ٨، ٦٣. والإمام أحمد في المسند ٣٦١/٦، ٣٢٠، ٣٢٦) د ٢٩٥، ٢٩٩١.

وعبد الله بن رواحة، قاتلوهم في غزوة مؤتة. وقال: أميركم زيد، فإن قتل فجعفر، فإن قتل فعبد الله بن رواحة.

وصالح أهل البحرين، وكانوا مجوساً على الجزية، وهم أهل هجر.

وفي الصحيح «أنه قدم مال البحرين فجعله في المسجد، 'وما ثاب حتى قسمه».

وهذا باب واسع قد بسطناه في غير هذا الموضع. وميزنا بين السُّنَّة والبدعة.

وبيّنا أن السُّنَّة هي : ما قام الدليل الشرعي عليه بأنه طاعة لله ورسوله، سواء فعله رسول الله ﷺ، أو فعل على زمانه، أو لم يفعله، ولم يفعل على زمانه لعدم المقتضى حينئذ لفعله، أو وجود المانع منه.

فانه إذا ثبت أنه أمر به، أو استحبه فهو سُنَّة : كما أمر بإجلاء اليهود والنصارى من جزيرة العرب، وكما جمع الصحابة القرآن في المصحف، وكما داوموا على قيام رمضان في المسجد جماعة.

وقد قال على المتبواعني غير القرآن، ومَنْ كتب عني غير القرآن فليمحه (٣٢٧) فشرع كتابة القرآن؛ وأما كتابة الحديث فنهى عنها أولاً، وذلك منسوخ عند جهور العلماء بإذنه لعبد الله بن عمرو أن يكتب عنه ما سمعه : في الغضب والرضا، وبإذنه لأبي شاه أن تكتب له خطبته عام الفتح، وبما كتبه لعمرو بن حزم من الكتاب الكبير الذي كتبه له لما استعمله على نجران، وبغير ذلك.

والمقصود: هنا أن كتابة القرآن مشروعة، لكن لم يجمعه في مصحف واحد. لأن نزوله لم يكن تم، وكانت الآية قد تنسخ بعد نزولها، فلوجود الزيادة والنقص لم يمكن جمعه في مصحف واحد، حتى مات.

وكذلك قيام رمضان، قد قال را الرجل إذا قام مع الإمام حتى ينصرف كتب له قيام ليلة «٣٢٨».

<sup>(</sup>٣٢٧) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الزهد حديث ٧٢. والدارمي في سننه، باب ٤٢ من المقدمة. والإمام أحمد في المسند ١٢/٣، ٢١، ٣٩، ٥٦، ١٨٢/٥. وأبو داود في سننه، كتاب العلم باب ٣.

<sup>(</sup>٣٢٨) رواه أبو داود في سننه، كتـاب قيام رمضـان باب ١. والنسـائي في سننه، كتـاب السهو بـاب ١٠٣. والدارمي في فضائل القرآن باب ١٦.

وقام في أول الشهر بهم ليلتين، وقام في آخر الشهر ليالي، وكان الناس يصلون على عهده في المسجد فرادى وجماعات، لكن لم يداوم بهم على الجماعة، خشية أن تفرض عليهم. وقد أمن ذلك بموته.

وقد قال على الحديث الذي رواه أهل السُّنن، وصححه الترمذي وغيره: «عليكم بسنتي وسنّة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، تمسكوا بها، وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل بدعة ضلالة «٣٢٩».

فها سنه الخلفاء الراشدون ليس بدعة شرعية ينهى عنها، وإن كان يسمى في اللغة بدعة، لكونه ابتدىء.

كما قال عمر: نعمت البدعة هذه، والتي ينامون عنها أفضل وقد بسطنا ذلك في قاعدة.

\* \* \*

<sup>(</sup>٣٢٩) رواه أبو داود في سننه، كتاب السنة باب ٥. والترمذي في سننه، كتاب العلم باب ١٦. وابن ماجة في سننه، المقدمة باب ٦. والدارمي في سننه، في المقدمة بـاب ١٦. والإمام أحمـد في المسند ١٢٦/٤، ١٢٧.

|  |  |  | · |
|--|--|--|---|
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  | · |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |

# فصل حكم الماء الجاري في أرض الحمّام

الماء الجاري في أرض الحمّام: خارجاً منها، أو نــازلاً في بلاليعهــا، لا يحكم بنجاسته، بل بطهارته، إلا أن تعلم نجاسة شيء منه.

ولهذا كان ظاهر مذهب أحمد أن الحمّام لم ينه عن الصلاة فيها لكونها مظنة النجاسة، كما ذهب إليه طائفة من الفقهاء، وهو وجه في مذهب أحمد.

ومَنْ قال هذا قال : إذا غسلنا موضعاً منها، أو تيقنا طهارته، جازت الصلاة فيه. وأما على مَنْ قال بالنهي مطلقاً.

كما في حديث أبي سعيد الذي في سنن أبي داود وغيره ـ وقد صححه من صححه من الحفاظ، وبينوا أن رواية من أرسله لا تنافي السرواية المسندة الثابتة ـ أن النبي عليه قال : «الأرض كلها مسجد إلا المقبرة والحمام» (٣٣٠) فاستثنى الحمام مطلقاً. فيتناول الاسم ما دخل في المسمى.

فلهم طريقان :

أحدهما : أن النهي تعبد، لا يعقل معناه. كما ذهب إليه طائفة من أصحاب أحمد، وغيرهم. كأبي بكر، والقاضي أبي يعلى، وأتباعه.

والثاني: أن ذلك لأنها مأوى الشياطين. كما في الحديث الذي رواه الطبراني عن ابن عباس عن النبي على الشيطان قال: يا رب اجعل لي بيتاً، قال: بيتك الحمام، قال: اجعل لي قرآناً قال: قرآنك الشعر، قال اجعل لي مؤذناً، قال: مؤذنك المزمار»

<sup>(</sup>۳۳۰) سبق تخریجه.

وهذا التعليل كتعليل النهي عن الصلاة في أعطان الإبل بنحو ذلك كما في الحديث : «إن على ذروة كل بعير شيطان، وإنها جن خلقت من جن»(٣٣١).

إذ لا يصح التعليل هناك بالنجاسة؛ لأنه فرق بين أعطان الإبل، ومبارك الغنم، وكلاهما في الطهارة والنجاسة سواء.

كما لا يصح تعليل الأمر بالوضوء من لحومها؛ بأنه لأجل مسّ النار مع تفريقه بين لحوم الإبل، ولحوم الغنم، وكلاهما في مس النار، وعدمه سواء.

وكذلك تعليل النهي عن الصلاة في المقبرة بنجاسة التراب هو ضعيف، فإن النهي عن المقبرة مطلقاً، وعن اتخاذ القبور مساجد، ونحو ذلك مما يبين: أن النهي لما فيه من مظنة الشرك، ومشابهة المشركين.

وأيضاً فنجاسة تراب المقبرة فيه نظر، فإنه مبني على «مسألة الإستحالة» ومسجد رسول الله على قد كان مقبرة للمشركين، وفيه نخل، وخرب. فأمر النبي على بالنخل فقطعت، وجعلت قبلة المسجد، وأمر بالخرب فسويت، وأمر بالقبور فنبشت، فهذه مقبرة منبوشة، كان فيها المشركون. ثم لما نبش الموتى جعلت مسجداً مع بقاء ما بقي فيها من التراب، ولو كان ذلك التراب نجساً لوجب أن ينقل من المسجد التراب النجس، لا سيها إذا اختلط الطاهر بالنجس، فإنه ينبغي أن ينقل ما يتيقن به زوال النجاسة، ولم يفعل ذلك، ولم يؤمر باجتناب ذلك التراب، ولا بإزالة ما يصيب الأبدان والثياب منه.

فتبين أن الحكم معلق بظهور القبور، لا يظن نجاسة التراب.

وأيضاً من علّل ذلك بالنجاسة، فإن غايته أن يكره الصلاة عند الاحتمال. كما قاله مَنْ كره الصلاة في المقبرة والحمّام. والأعطان، ولم يحرمها كما ذهب إليه طائفة من العلماء، لكن هذا قول ضعيف: لأن السنّة فرقت بين معاطن الإبل، ومبارك الغنم، ولأنه استثنى كونها مسجداً، فلم تبق محلاً للسجود، ولأنه نهى عن ذلك نهياً مؤكداً بقوله قبل أن يموت بخمس: إن مَنْ كان قبلكم كانوا يتخذون القبور مساجد. ألا فلا تتخذوا القبور مساجد، فإني أنهاكم عن ذلك» (٣٣٦).

<sup>(</sup>٣٣١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣٣٢) رواه النسائي في سننه، كتـاب الجنائـز باب ١٠٦. والـدارمي في سننه، كتـاب الصلاة بـاب ١٢٠. وغيرهما.

ولأنه لعن على ذلك بقوله : «لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبـور أنبيائهم مساجد»(٣٣٣).

يحذر ما فعلوا ولأنه جعل مثل هؤلاء شرار الخليقة بقول. : «إن أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح بنوا على قبره مسجداً؛ وصوروا فيه تلك التصاوير، أولئك شرار الخلق عند الله يوم القيامة»(٣٣٤).

وأيضاً فانه قد ثبت بسنته أن احتمال نجاسة الأرض لا يـوجب كراهـة الصلاة فيها.

بل ثبت بسنته أن الأرض تطهر بما يصيبها من الشمس، والريح، والاستحالة. كما هو قول طوائف من العلماء: كأبي حنيفة، والشافعي، في قول، ومالك في قول، وهو أحد القولين في مذهب أحمد.

فإنه ثبت أن الكلاب كانت تقبل وتدبر وتبول في مسجد رسول الله على ولم يكونوا يرشُّون شيئاً من ذلك .

وثبت في الصحيح عنه أنه كان يصلى في نعليه.

وفي السّنن عنه أنه قال : «إن اليهود لا يصلّون في نعالهم فخالفوهم» (٣٣٥).

وقال : «إذا أق أحدكم المسجد فلينظر في نعليه : فان كان فيهما أذى فليدلكهما بالتراب فإن التراب لهما طهور»(٣٣٦).

<sup>(</sup>٣٣٤) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الصلاة باب ٤٨، ٥٥، وكتاب الجنائز باب ٧٠، والمناقب باب ٣٧. ومسلم في صحيحه، كتاب المساجد حديث ١٦، وكتاب الفتن باب ١١٠، ١١٦، ١٣١. والنسائي في سننه، كتاب المساجد باب ١٣.

<sup>(</sup>٣٣٥) رواه أبو داود في سننه، كتاب الصلاة باب ٨٨.

<sup>(</sup>٣٣٦) سبق تخريجه.

فإذا كان قد جعل التراب يطهر أسفل الخف؛ فلأن يطهر نفسه أولى وأحرى.

وأيضاً فمن المعلوم: أن غالب طرقات الناس تحتمل من النجاسة، نحو ما تحتمله المقبرة والحمام، أو نحو ذلك أو أكثر من ذلك، فلو كان ذلك سبب النهي لنهى عن الصلاة في النعال مطلقاً؛ لأن هذا الاحتمال فيها أظهر. فهذه السنن تبطل ذلك التعليل من وجهين:

من جهة أن هذا الاحتمال لم يلتفت إليه، ومن جهة أن التراب مطهر لما يلاقيه في العادة.

والمقصود هنا: الكلام في الماء الجاري في الحمّام فنقول: إن كراهة هذا الماء وتوقيه، وغسل ما يصيب البدن والثوب منه، إما أن يكون على جهة الاستقذار، وإما أن يكون على جهة النجاسة.

أما الأول فكما يغسل الإنسان بدنه وثيابه من الوسخ والدنس، ومن الوحل الذي يصيبه، ومن المخاط، والبصاق، ومن المني على القول بطهارته، وأشباه ذلك.

ومثل هذا قد يكون في المياه المتغيرة بمقرها وممازجها ونحو ذلك. وهذا نوع غـير النوع الذي نتكلم فيه الآن.

وأما اجتناب ذلك على جهة تنجيسه، فحجته أن يقال: أن هذا الماء في مظنة أن تخالطه النجاسة، وهو ما يكون في الحمّام من القيء والبول؛ فإن هذه النجاسة التي قد تكون في الحمّام.

فأما العذرة أو الدم، أو غير ذلك فلا تكاد تكون في الحمام، وإن كان فيها نادراً تميز وظهر.

وأيضاً فقد يزال به نجاسة تكون على البدن، أو الثياب، فإن كثيراً ممن يـدخل الحمام يكون على بدنه نجاسة. إما من تخلى، وإما من مرض، وإما غير ذلك، فيغسلها في الحمام.

وكذلك بعض الآنية قد يكون نجساً، وقد يكون بعض ما يغسل فيها من الثياب نجساً.

وأيضاً فهذا الماء كثيراً ما يكون فيه الماء المستعمل في رفع الحدث وهو نجس عند من يقول بنجاسته، فهذه الحجة المعتمدة. والجواب عنها مبنى على أصول ثلاثة :

أحدها: الجواب فيه من وجوه:

أحدها: أن يقال: الماء الفائض من حياض الحمام، والمصبوب على أبدان المغتسلين، أو على أرض الحمام طاهر بيقين، وما ذكر مشكوك في إصابته لهذا الماء المعين، فإنه وإن تيقن أن الحمام يكون فيه مثل هذا فلم يتيقن أن هذا الماء المعين أصابه هذا، واليقين لا يزول بالشك.

الوجه الثاني: أن يقال هذا بعينه وارد في طين الشوارع لكثرة ما يصيبه من أبوال الدواب، وقد قال أصحاب أحمد، وغيرهم: بطهارته، بل النجاسة في طين الشوارع أكثر، وأثبت؛ فإن الحمام وإن خالط بعض مياهها نجاسة، فإنه يندفع، ولا يثبت بخلاف طين الشوارع.

الوجه الشالث: أن يقال: كما أن الأصل عدم النجاسة، فالظاهر موافق للأصل، وذلك أنا إذا اعتبرنا ما تلاقيه النجاسة في العادة، وما لا تلاقيه كان ما لا تلاقيه أكثر بكثير. فإن غالب المياه الجارية في أرض الحمام لا يلاقيها في العادة نجاسة، وإذا اتفق الأصل والظاهر، لم تبق المسألة من موارد النزاع، بل من مواقع الإجماع.

ولهذا قلت : أنه لا يستحب غسل ذلك تنجساً ، فإنه وسواس .

ولنا فيها إذا شك في نجاسة الماء هل يستحب البحث عن نجاسته وجهان : أظهرهما لا يستحب البحث، لحديث عمر. وذلك لأن حكم الغائب إنما يثبت بعد العلم في الصحيح، الذي هو ظاهر مذهب أحمد، ومذهب مالك وغيرهما، ولا إعادة على مَنْ لم يعلم - أن عليه نجاسة، وهذا وإن كان في اجتنابها في الصلاة فمسألة إصابتها لنا فيها أيضاً وجهان.

الوجه الرابع: أنا إذا قدرنا أن الغالب التنجس، فقد يعارض الأصل والظاهر، وفي مثل هذا كثيراً ما يجيء قولان في مذهب الشافعي وأحمد وغيرهما، كثياب الكفار ونحو ذلك، لكن مع مشقة الإحتراز ـ كطين الشوارع ـ يرجحون المطهارة، وإذا قيل بالتنجيس في مثل هذا عفى عن يسيره.

الأصل الثاني : أن نقول : هب أن هذا الماء خالطته نجاسة، لكنه ماء جار، فإنه ساح على وجه الأرض، والماء الجاري إذا خالطته نجاسة ففيه للعلماء قولان :

أحدهما: أنه لا ينجس إلا بالتغير بالنجاسة، وهذا أصح القولين وهو مذهب مالك، وأحمد في أحد القولين، اللذين يدل عليهما نصه، وهو مذهب أبي حنيفة، مع شدة قوله في الماء الدائم وهو القول القديم للشافعي.

ونهى النبي على أن البول في الماء الدائم، والاغتسال فيه؛ دليل على أن الجاري بخلاف ذلك. وهو دليل على أنه لا يضره البول فيه، والاغتسال فيه.

وأيضاً فإنه طاهر لم يتغير بالنجاسة : وليس في الأدلة الشرعية ما يوجب تنجيسه . فإن الذين يقولون : أن الماء الجاري كالدائم تعتبر فيه القلتان ، فإذا كانت الجرية أقل من قلتين نجسته . كما هو الجديد من قولي الشافعي ، وأحد القولين في مذهب أحمد ، فإنه لا حجة لهم في هذا ، ولا أثر عن أحد من السلف ، إلا التمسك بقوله على الذائم ، وكلاهما لا حجة فيه . الماء قلتين لم يحمل الخبث (٣٣٧) وقياس الجاري على الدائم ، وكلاهما لا حجة فيه .

أما الحديث فمنطوقه لا حجة فيه، وإنما الحجة في مفهومه، ودلالة مفهوم المخالفة لا تقتضي عموم مخالفة المنطوق في جميع صور المسكوت، بل يقتضي أن المسكوت ليس كالمنطوق، ؛ فإذا كان بينها نوع فرق ثبت أن تخصيص أحد النوعين بالذكر مع قيام المقتضى للتعميم كان لاختصاصه بالحكم.

فإذا قال: إذا بلغ الماء قلتين لم يحمل الخبث، دل أنه إذا لم يبلغ قلتين لم يكن حكمه كذلك، فإذا كان ما لم يبلغ فرق فيه بين الماء الجاري والدائم حصل المقصود، لا سيها والحديث ورد جواباً عن سؤالهم عن الماء الدائم الذي يكون بأرض الفلاة، وما ينوبه من السباع والدواب.

فيبقى قوله : «الماء طهور لا ينجسه شيء »(٣٣٨) الوارد في بئر بضاعة متناولًا للجاري .

والفرق: أن الجاري له قوة دفع النجاسة عن غيره، فإنه إذا صبّ على الأرض النجسة طهرها، ولم يتنجس، فكيف لا يدفعها عن نفسه؛ ولأن الماء الجاري يحيل النجاسة بجريانه.

وأيضاً فإن القياس : هل هو تنجيس الماء بمخالطة النجاسة؟ أو عدم تنجيسه حتى تظهر النجاسة؟ فيه قولان للأصحاب وغيرهم :

<sup>(</sup>٣٣٧) (٣٣٨) سبق تخريجه .

فَمَنْ قال بالأول، قال : العفو عما فوق القلتين : كان للمشقة؛ لأنه يشق حفظه من وقوع النجاسة فيه؛ لأنه غالباً يكون في الحياض والغدران والآبار؛ بخلاف القليل، فإنه يكون في الأواني، وهذا المعنى موجود في الجاري، فإن حفظه من النجاسة أصعب من حفظ الدائم الكثير.

ومَنْ قال بالثاني وأن الأصل الطهارة حتى تظهر النجاسة، كان التطهير على قوله أوكد، فإن القليل الدائم نجس؛ لأنه قد يحمل الخبث، كما نبعه عليه الحديث. وأما الجاري فإنه بقوة جريانه يحيل الخبث فلا يحمله، كما لا يحمله الكثير.

وإذا كان كذلك؛ فهذه المياه الجارية في حمام إذا خالطها بول أو قيء أو غيرهما، كانت نجاسة قد خالطت ماء جارياً، فلا ينجس إلا بالتغير، والكلام فيها لم تظهر فيـه النجاسة.

وإن قيل: إن ماء الحمام يخالطه السدر، والخطمي، والتراب، وغير ذلك مما يغسل به الرأس، والأشنان، والصابون، والحناء وغير ذلك من الـطاهرات التي تختلط به، حتى لا تظهر فيه النجاسة.

قيل: إذا جاز أن تكون النجاسة ظاهرة فيه، وجاز أن لا تكون ظاهرة، فالأصل عدم ظهورها، وإذا كان قد علم أنه تخالطه الطاهرات، ورأيناه متغيراً، أحلنا التغير على مخالطة الطاهرات، إذ الحكم الحادث يضاف إلى السبب المعلوم، لا إلى المقدر المظنون.

بل قد ثبت النص بذلك فيما أصله الحظر؛ كالصيد إذا جرح، وغاب؛ فإنه ثبت بالنص إباحته، وإن جاز أن يكون قد زهق بسب آخر أصابه، فزهوقه إلى السبب المعلوم، وهو جرح الصائد أو كلبه؛ وإن كان في المسألة أقوال متعددة، فهذا هو الصواب الذي ثبت بالنص الصحيح الصريح.

الأصل الثالث: أن نقول: هب أن الماء تنجس، فإنه صار نجاسة على الأرض، والنجاسة إذا كانت على الأرض بولاً كانت أو غير بول، فإنه يطهر بصب الماء عليها، إذا لم تبق عيتها.

كما أمر النبي عَيْجُ بذلك في حديث الأعرابي الذي بال في المسجد. حيث قال: «لا

تزرموه» أي : لا تقطعوا عليه بوله. «فصبوا على بوله ذنوباً من ماء» (٣٣٩).

وقال : «إنما بعثتم ميسرين، ولم تبعثوا معسرين» (٣٤٠).

ولهذا قال أصحاب أحمد وغيره: إن نجاسة الأرض والبرك والحياض المبينة ونحو ذلك. مما لا ينقل ويحول، يحالف النجاسة على المنقول من الأبدان، والثياب، والآنية، من ثلاثة أوجه:

أحدها : أنه لا يشترط فيها العدد، لا من ولوغ الكلب ولا غيره.

الثاني : أنه لا يشترط فيها الإنفصال، عن موضع النجاسة.

الثالث: أن الغسالة طاهرة قبل انفصالها عن موضع النجاسة.

وإذا كان كذلك فنقول: ما كان على أرض الحمام من بول وغيره، فإنه قد جرى عليه الماء بعد ذلك، فطهرت الأرض مع طهارة الغسالة، وإذا كانت غسالة الأرض طاهرة زالت الشبهة بالكلية، فإنه إن قال قائل: قد يكون من الماء ما تزال به نجاسة عن البدن أو آنية. أو ثوب.

قيل له: فهذه إذا كانت نجسة وأصابت الأرض لم تكن أعظم من البول المصيب الأرض، وإذا كانت تلك النجاسة تزول مع طهارة الغسالة قبل الإنفصال فهذه أولى، وليس له أن يقول النجاسة منتفية، ومرور الماء المطهر مشكوك فيه، لا سيها وقد يكون ذلك الماء المار مما لا يزيل النجاسة، لكونه مستعملاً. أو لتغيره بالطاهرات؛ لأنه يقال له: ليس الكلام في نجاسة معينة منتفية مشكوك في زوالها، وإنما الكلام فيها يعتاد.

ومن المعلوم بالعادات: أن الماء المطهر، والجاري على أرض الحمام، أكثر من النجاسات بكثير كثير. فيكون ذلك الماء قد طهر ما مر عليه من نجس. فإن اغتسال الناس من غير حدث ولا نجس في الحمامات أكثر من اغتسالهم من إحدى هاتين الطهارتين، وهم يصبون على أبدانهم من الماء القراح الذي ينفصل غير متغير أكثر من غيره، وإن كان فيه تغير يسير بيسير السدر والأشنان، فهذا لا يخرجه عن كونه مطهراً،

<sup>(</sup>٣٣٩) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣٤٠) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الوضوء باب ٥٨، وكتاب الأدب باب ٨٠. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ١١٢. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ١١٢. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ٢٨٢. وكتاب المياه باب ٣٠، والإمام أحمد في المسند ٢/٢٣٩، ٢٨٢.

بل الراجح من القولين ـ وهو إحدى الروايتين عن أحمد ـ التي نصها في أكثر أجوبته : أن الماء المتغير بالطاهر كالحمص والباقلاء، لا خـرج عن كونـه طهوراً. مـا دام اسم الماء يتناوله كالماء المتغير بأصل الخلقة، كماء البحر وغيره، وما تغير بما يشق صونه عنـه من الطحلب، وورق الشجر، وغيرهما، فإن شمول اسم الماء في الِلغة لهذه الأصناف الثلاثة واحد.

فإن كان لفظ الماء في قوله: ﴿فلم تجدوا ماء﴾(٣٤١) يتناول أحد هذه الأصناف، فقد تناول الأخرين، وقد ثبت أنه متناول للمتغير ابتـداء، وطردا لما يشق الاحتراز عنـه، فيتناول الثالث، إذ الفرق إنما يعود إلى أمر معهود، وهو أن هـذا يمكن الإحتراز عنه، وهذا لا يمكن، وهذا الفرق غير مؤثر في اللغة، ويتناول اللفظ لمعناه، وشمعول الإسم مسماه، فيحتاج المفرق إلى دليل منفصل.

وقد ثبت بالسُنَّة أن النبي ﷺ قال في الذي وقصته ناقته : «اغسلوه بماء وسدر»(۳٤۲).

وكذلك قال للآتي غسلن ابنته : «اغسلنها بماء وسدر»(٣٤٣).

وللذي أسلم : «اغتسل بماء وسدر»(٣٤٤).

وهذا فيه كلام ليس هذا موضعه.

وإذا تبين ما ذكرناه ظهر عظيم البدعة، وتغيير السنة والشرعة، فيها يفعله طوائف من المنتسبين إلى العلم والدين من فرط الوسوسة في هذا الباب، حتى صاروا إنما يفعلونه مضاهين لليهود، بل للسامرية الذين يقولون لامساس.

وباب التحليل والتحريم ـ الذي منه باب التطهير والتنجيس ـ دين الاسلام فيه وسط بين اليهود والنصارى، كما هو وسط في سائر الشرائع، فلم يشدد علينا في أمر التحريم والنجاسة كما شدد على اليهود، الذين حرمت عليهم طيبات أحلت لهم

<sup>(</sup>٣٤١) سورة: المائدة آية: ٦.

<sup>(</sup>٣٤٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الجنائز باب ٢٠، ٢٢. ومسلم في صحيحه، كتاب الحج حديث ٩٨، ٩٩، ٢٠٣. وأبو داود في سننه، كتاب الجنائز باب ٨٠. والنسائي في سننه، كتاب المناسك باب ٩٧. وابن ماجة في سننه، كتاب المناسك باب ٨٩. والإمام أحمد في المسند ١/٢١٥، ٢٦٦، ٣٣٣.

<sup>(</sup>٣٤٣) (٣٣٤) سبق تخريجه .

بظلمهم وبغيهم، بل وضعت عنّا الأصار والأغلال، التي كانت عليهم، مثل قرض الثوب، ومجانبة الحائض في المؤاكلة، والمضاجعة، وغير ذلك، ولم تحلل لنا الخبائث كما استحلها النصارى، الذين لا يحرمون ما حرم الله ورسوله، ولا يدينون دين الحق، فلا يجتنبون نجاسة، ولا يحرمون خبيثاً، بل غاية أحدهم أن يقول طهر قبلك، وصلً. واليهودي إنما يعتني بطهارة ظاهره لا قلبه، كما قال تعالى عنهم:

﴿ أُولئك الذين لم يرد الله أن يطهر قلوبهم ﴾ (٥٤٥).

وأما المؤمنون فإن الله طهر قلوبهم وأبدانهم من الخبائث، وأما الطيبات فأبـاحها لهم.

والحمد لله حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه، كما يحب ربنا ويرضى.

<sup>(</sup>٣٤٥) سورة: المائدة آية: ٤١.



### فتاوى باب المياه

## المياه القليلة إذا وقعت فيها نجاسة :

وسئل: عن مسائل كثير وقوعها؛ ويحصل الإبتلاء بها؛ ويحصل الضيق والحرج والعمل بها على رأي إمام بعينه؟ منها: مسألة المياه اليسيرة، ووقوع النجاسة فيها من غير تغير، وتغييرها بالطاهرات؟.

فأجاب رحمه الله تعالى : الحمد لله رب العالمين :

أما مسألة تغير الماء اليسير أو الكثير بالمطاهرات: كالأشنان، والصابون، والسدر، والخطمي، والتراب، والعجين وغير ذلك مما قد يغير الماء، مثل الإناء إذا كان فيه أثر سدر، أو خطمي، ووضع فيه ماء، فتغير به، مع بقاء اسم الماء: فهذا فيه قولان معروفان للعلماء:

أحدهما : أنه لا يجوز التطهير به، كما هو مذهب مالك والشافعي وأحمد في إحدى الروايتين عنه التي اختارها الخرقي والقاضي، وأكثر متأخري أصحابه؛ لأن هـذا ليس بماء مطلق، فلا يدخل في قوله تعالى : ﴿فلم تجدوا ماء﴾(١).

ثم إن أصحاب هذا القول استثنوا من هذا أنواعاً، بعضها متفق عليه بينهم، وبعضها مختلف فيه، فها كان من التغير حاصلًا بأصل الخلقة، أو بما يشق صون الماء عنه: فهو طهور باتفاقهم.

وما تغير بالأدهان، والكافور، ونحو ذلك : ففيه قولان معروفان في مـذهب الشافعي وأحمد وغيرهما.

<sup>(</sup>١) سورة: المائدة، آية: ٦.

وما كان تغيره يسيراً: فهل يعفى عنه أو لا يعفى عنه، أو يفرق بين الـرائحة وغيرها؟ على ثلاثة أوجه، إلى غير ذلك من المسائل.

والقول الثاني: أنه لا فرق بين المتغير بأصل الخلقة وغيره، ولا بما يشق الاحتراز عنه؛ ولا بما لا يشق الاحتراز عنه، فها دام يسمى ماء، ولم يغلب عليه أجزاء غيره كان طهوراً، كها هو مذهب أبي حنيفة وأحمد في الرواية الأخرى عنه، وهي التي نص عليها في أكثر أجوبته. وهذا القول هو الصواب؛ لأن الله سبحانه وتعالى قال: ﴿ وإن كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء فلم تجدوا ماء فتيمموا صعيداً طيباً؛ فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه ﴾ (٢).

وقوله : ﴿ فلم تجدوا ماء ﴾ نكرة في سياق النفي، فيعم كل ما هو ماء، لا فرق في ذلك بين نوع ونوع.

فإن قيل : إن المتغير لا يدخل في اسم الماء.

قيل: تناول الاسم لمسماه لا فرق فيه بين التغير الأصلي والطارىء، ولا بين التغير الذي يمكن الاحتراز منه والذي لا يمكن الإحتراز منه، فإن الفرق بين هذا وهذا إنما هو من جهة القياس لحاجة الناس إلى استعمال هذا المتغير، دون هذا، فأما من جهة اللغة وعموم الإسم وخصوصه فلا فرق بين هذا وهذا.

ولهذا لو وكله في شراء ماء، أو حلف لا يشرب ماء أو غير ذلك : لم يفرق بين هذا وهذا؛ بل إن دخل هذا دخل هذا، وإن خرج هذا خرج هذا، فلما حصل الإتفاق على دخول المتغير تغيراً أصلياً، أو حادثاً بما يشق صونه عنه : علم أن هذا النوع داخل في عموم الآية.

وقد ثبت بسنة رسول الله ﷺ أنه قال في البحر : «هـو الـطهـور مـاؤه، الحـل ميتته» (٣).

والبحر متغير الطعم تغيراً شديداً، لشدة ملوحته. فإذا كان النبي على قد أخبر أن ماءه طهور - مع هذا التغير - كان ما هو أخف ملوحة منه أولى أن يكون طهوراً، وإن كان الملح وضع فيه قصداً؛ إذ لا فرق بينها في الإسم من جهة اللغة. وبهذا يظهر

<sup>(</sup>٢) سورة: المائدة. آية: ٦.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه .

ضعف حجة المانعين؛ فإنه لو استقى ماء، أو وكله في شراء ماء لم يتناول ذلك ماء البحر، ومع هذا فهو داخل في عموم الآية، فكذلك ما كان مثله في الصفة.

وأيضاً فقد ثبت أن النبي ﷺ «أمر بغسل المحرم بماء وسدر» (٤).

«وأمر بغسل ابنته بماء وسدر»(٥).

«وأمر الذي أسلم أن يغتسل بماء وسدر» (٢).

ومن المعلوم : أن السدر لا بد أن يغير الماء فلو كان التغير يفسد الماء لم يأمر به.

وقول القائل: إن هذا تغير في محل الاستعمال، فلا يؤثـر: تفريق بـوصف غير مؤثر، لا في اللغة ولا في الشرع؛ فإن المتغير إن كان يسمى ماء مطلقاً، وهو على البدن، فيسمى ماء مطلقاً، وهو في الإناء.

وإن لم يسم ماء مطلقاً في أحدهمنا لم يسم مطلقاً في الموضع الآخر؟؛ فإنه من المعلوم أن أهل اللغة لا يفرقون في التسمية بين محل ومحل.

وأما الشرع : فإن هذا فرق لم يدل عليه دليل شرعي، فلا يلتفت إليه.

والقياس عليه إذا جمع أو فرق: أن يبين أن ما جعله مناط الحكم جمعاً أو فرقاً مما دل عليه الشرع، وإلا فمَنْ علَّق الأحكام بأوصاف جمعاً وفرقاً بغير دليل شرعي: كان واضعاً لشرع من تلقاء نفسه، شارعاً في الدين ما لم يأذن به الله.

ولهذا كان على القائس أن يبين تأثير الوصف المشترك الذي جعله مناط الحكم، بطريق من الطرق الدالة على كون الوصف المشترك هو علة الحكم. وكذلك في الوصف الذي فرق فيه بين الصورتين. عليه أن يبين تأثيره بطريق من الطرق الشرعية.

وأيضاً : فإن النبي ﷺ : «توضأ من قصعة فيها أثر العجين» (٧٠).

ومن المعلوم أنه : لا بد في العادة من تغير الماء بذلك، لا سيها في آخر الأمر، إذا قل الماء وانحل العجين.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٦) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٧) رواه النسائي في سننه، كتاب الغسل باب ١١، وكتاب الطهارة باب ١٤٨. وابن ماجَّة في سننه، كتــاب الطهارة باب ٣٥. والإمام أحمد في المسند ٣٤٢/٦.

فإن قيل: ذلك التغير كان يسيراً؟.

قيل: وهذا أيضاً دليل في المسألة؛ فانه إن سوى بين التغير اليسير والكثير مطلقاً كان مخالفاً للنص؛ وإن فرق بينها لم يكن للفرق بينها حد منضبط، لا بلغة ولا شرع، ولا عقل ولا عرف، ومن فرق بين الحلال والحرام بفرق غير معلوم لم يكن قوله صحيحاً.

وأيضاً : فإن المانعين مضطربون اضطراباً يدل على فساد أصل قولهم.

منهم من يفرق بين الكافور، والدهن، وغيره، ويقول : إن هذا التغير عن مجاورة لا عن مخالطة.

ومنهم من يقول: بل نحن نجد في الماء أثر ذلك.

ومنهم من يفرق بين الورق الربيعي، والخريفي.

ومنهم من يسوي بينهما.

ومنهم من يسوي بين الملحين : الجبلي والمائي.

ومنهم من يفرق بينهما.

وليس على شيء من هذه الأقوال دليل يعتمد عليه، لا من نص، ولا قياس، ولا إجماع؛ إذ لم يكن الأصل الذي تفرعت عليه مأخوذاً من جهة الشرع.

وقد قال الله سبحانه وتعالى : ﴿ ولو كان من عند غير الله لوجـدوا فيه اختـلافاً كثيراً ﴾ (^).

وهذا بخلاف ما جاء من عند الله، فإنه محفوظ.

كها قال تعالى : ﴿إِنَا نُحَنَّ نَزَلْنَا الذَّكُرُّ وَإِنَّا لَهُ لِحَافِظُونَ﴾ (٩).

فدل ذلك على ضعف هذا القول.

وأيضاً. فإن القول بالجواز موافق للعموم اللفظي والمعنوي؛ مدلول عليه بالظواهر والمعاني؛ فإن تناول إسم الماء لمواقع الإجماع، كتناوله لموارد النزاع في اللغة، وصفات هذا في الجنس، فتجب التسوية بين المتماثلين.

<sup>(</sup>٨) سورة: النساء آية: ٨٢.

<sup>(</sup>٩)سورة: الحجر. آية: ٩.

وأيضاً. فإنه على قول المانعين: يلزم مخالفة الأصل، وترك العمل بالدليل الشرعي لمعارض راجح؛ إذ كان يقتضي القياس عندهم: أنه لا يجوز استعمال شيء من المتغيرات في طهارتي الحدث والخبث، لكن استثني المتغير بأصل الخلقة، وبما يشق صون الماء عنه للحرج والمشقة فكان هذا موضع استحسان ترك له القياس، وتعارض الأدلة على خلاف الأصل.

وعلى القول الأول: يكون رخصة ثابتة على وفق القياس من غير تعارض بين أدلة الشرع؛ فيكون هذا أقوى.

#### \* \* \*

إذا تغير لون الماء وطعمه، ولم تتغير رائحته، هل يكون طهوراً :

وسئل رحمه الله : عن الماء الكثير إذا تغير لونه بمكثه؛ أو تغير لونه، وطعمه، لا الرائحة : فهل يكون طهوراً؟.

### فأجاب:

الحمد لله: أما ما تغير بمكثه ومقره فهو باق على طهوريته باتفاق العلماء، وأما النهر الجاري: فإن علم أنه متغير بنجاسة فإنه يكون نجساً، فإن خالطه ما يغيره من طاهر ونجس وشك في التغير: هل هو بطاهر أو نجس؟ لم يحكم بنجاسته بمجرد الشك.

والأغلب أن هذه الأنهار الكبار لا تتغير بهذه القنى التي عليها، لكن إذا تبين تغيره بالنجاسة فهو نجس، وإن كان متغيراً بغير نجس ففي طهوريت القولان المشهوران. والله أعلم.

#### \* \* \*

## إذا وقع كلب في بئر ومات فيه :

وسئل : عن بئر كثير الماء وقع فيه كلب ومات، وبقي فيه حتى انهرى جلده وشعره، ولم يغير من الماء وصفاً قط، لا طعم ولا لون ولا رائحة؟ .

فأجاب : الحمد لله : هو طاهر عند جماهير العلماء ـ كمالك، والشافعي، وأحمد ـ إذا بلغ الماء قلتين؛ وهما نحو القربتين؛ فكيف إذا كان أكثر من ذلك؟.

وشعر الكلب في طهارته نزاع بين العلماء؛ فإنه طاهر في مذهب مالك؛ ونجس في مذهب الشافعي، وعن أحمد روايتان.

فإذا لم يعلم أن في الدلو الصاعد شيئاً من شعره لم يحكم بنجاسته بلا ريب.

وقد ثبت عن النبي على أنه قيل له: يا رسول الله، إنك تتوضأ من بئر بضاعة وهي بئر تلقى فيها الحيض؛ ولحوم الكلاب؛ وعذر الناس؟ فقال: «الماء طهور لا ينجسه شيء»(١٠).

وبئر بضاعة واقعة معروفة في شرقي المدينة؛ باقية إلى اليوم.

ومن قال : إنها كانت جارية : فقد أخطأ؛ فإنه لم يكن على عهد رسول الله ﷺ بالمدينة عين جارية، بل الزرقاء، وعيون حمزة حدثتا بعد موته. والله أعلم.

#### \* \* \*

إذا وقع كلب، أو خنزير، أو جمل، أو بقرة، أو شاة، في بئر، ثم مات:

وسئل رحمه الله تعالى: عن بئر وقع فيه كلب، أو خنزير، أو جمل، أو بقرة، أو شاة، ثم مات فيها؛ وذهب شعره وجلده ولحمه، وهو فوق القلتين؛ فكيف يصنع به؟.

فأجاب : الحمد لله . أي بئر وقع فيه شيء مما ذكر أو غيـره إن كان المـاء لم يتغير بالنجاسة فهو طاهر؛ فإن كانت عين النجاسة باقية نزحت منه وألقيت وسائر الماء طاهر.

وشعر الكلب، والخنزير، إذا بقي في الماء لم يضره ذلك في أصح قولي العلماء؛ فإنه طاهر في أحد أقوالهم، وهو إحدى الروايتين عند أحمد، وهذا القول أظهر في الدليل؛ فإن جميع الشعر، والريش، والوبر، والصوف طاهر، سواء كان على جلد ما يؤكل لحمه، أو جلد ما لا يؤكل لحمه، وسواء كان على حي، أو ميت.

هذاأظهر الأقوال للعلماء؛ وهو إحدى الروايات عن أحمد.

وأما إن كان الماء قد تغير بالنجاسة فانه ينزح منه حتى يطيب، وإن لم يتغير الماء لم ينزح منه شيء؛ فإنه قيل للنبي على الله الله الله : إنك تتوضأ من بئر بضاعة وهي بئر يلقى فيها الحيض؛ ولحوم الكلاب؛ والنتن؟ فقال : «الماء طهور لا ينجسه شيء»(١١).

<sup>(</sup>۱۰) (۱۱) سبق تخریجه.

وقد بسط الكلام على هذه المسألة في غير هذا الموضع. والله أعلم.

\* \* \*

### إذا سقطت دجاجة في بئر ثم ماتت :

وسئل: عن بئر سقطت فيه دجاجة ثم ماتت: هل ينجس أم لا؟ .

فأجاب : إذا لم يتغير الماء لم ينجس. والله أعلم.

\* \* \*

### تغير ماء البئر بالزبل وغيره:

وسئل: عن البئر تكون في وسط البلد فيتغير لونه بالزبل؛ فيصير أصفر؛ وهو روث ما يؤكل لحمه، وما لا يؤكل، وربما صار فيه اللحمة: هل ينجس أم لا؟.

فأجاب: الحمد لله: إن كل الزبل مما يؤكل لحمه فهو طأهر عند جمهور العلماء، كمالك وأحمد بن حنبل، وقد دلت على ذلك الدلائل الشرعية الكثيرة كما قد بسط القول في ذلك، وذكر فيه بضعة عشر حجة.

وأما ما تيقن أن تغيره بالنجاسة فإنه ينجس، وإن شك: هل الـروث روث ما يؤكل لحمه، أو روث ما لا يؤكل لحمه؟.

ففيه قولان في مذهب أحمد وغيره. والله أعلم.

\* \* \*

## إذا كان الماء الجاري مزبلًا:

وسئل رحمه الله: عن الماء الجاري إذا كان مزبلًا: هل يجوز الوضوء به؟ .

فأجاب:

الحمد لله: إذا لم يتيقن أنه مزبل بزبل نجس، جاز أن يكون طاهراً، وجاز أن يكون نجساً، فجاز الوضوء به في إحدى الروايتين في مذهب أحمد وغيره.

\* \* \*

## هل حديث القلتين صحيحاً؟.

وسئل رحمه الله: عن القلتين: هل حديثه صحيح أم لا؟ .

ومَنْ قال: إنه قلة الجبل.

وفي سؤر الهرة إذا أكلت نجاسة ثم شربت من ماء دون القلتين: هل يجوز الوضوء به أم لا؟ .

فأجاب: الحمد لله: قد صحَّ عن النبي ﷺ أنه قيل له: إنك تتوضأ من بئر بضاعة وهي بئر يلقى فيها الحيض؛ ولحوم الكلاب؛ والنتن؟ فقال: «الماء طهور لا ينجسه شيء»(١٢).

وبئر بضاعة باتفاق العلماء، وأهل العلم بها؛ هي : بئر ليست جارية، وما يذكر عن الواقدي من أنها جارية : أمر باطل؛ فإن الواقدي لا يحتج به باتفاق أهل العلم، ولا ريب أنه لم يكن بالمدينة على عهد رسول الله \_ على حاء جار، وعين الزرقاء، وعيون حزة، محدثة بعد النبي صلى الله تعالى عليه وسلم، وبئر بضاعة باقية إلى اليوم في شرقي المدينة، وهي معروفة.

وأما حديث القلتين : فأكثر أهل العلم بالحديث على أنه حديث حسن يحتج به، وقد أجابوا عن كلام من طعن فيه.

وصنَّف أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي جزءاً ردَّ فيه ما ذكره ابن عبد البر وغيره.

وأما لفظ القلة : فإنه معروف عندهم أنه الجرة الكبيرة كالحب، وكان ﷺ يمثل بهما.

كما في الصحيحين أنه قال في سدرة المنتهى : «وإذا ورقها مثل آذان الفيلة، وإذا نبقها مثل قلال هجر»(١٣). وهي قلال معروفة الصفة والمقدار؛ فإن التمثيل لا يكون بمختلف متفاوت.

وهذا مما يبطل كون المراد قلة الجبل؛ لأن قلال الجبال فيها الكبار والصغار، وفيها

<sup>(</sup>۱۲) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>١٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب بدء الخلق باب ٦، وكتاب مناقب الأنصار باب ٤٢. ومسلم في صحيحه، كتاب الإيمان حديث ٢٥٩. والنسائي في سننه، كتاب الصلاة باب ١. والإمام أحمد في المسند ٢٠٠/٣، ١٦٤، ١٦٤، ٢٠٨/٣، ٢٠٠، ٢٠٠.

المرتفع كثيراً، وفيها ما هو دون ذلك، وليس في الوجود ماء يصل إلى قلال الجبل إلا ماء الطوفان، فحمل كلام النبي ﷺ على مثل هذا يشبه الاستهزاء بكلامه.

ومن عادته ﷺ أنه يقدر المقدرات بأوعيتها، كما قال : «ليس فيما دون خمسة أوسق صدقة»(١٤).

والوسق حمل الجمل.

وكما : «كان يتوضأ بالمد ويغتسل بالصاع». وذلك من أوعية الماء.

وهكذا تقدير الماء بالقلال مناسب، فإن القلة وعاء الماء.

وأما الهرة فقد ثبت عنه رضي أنه قال : «إنها ليست بنجسة، إنها من الطوافين عليكم والطوافات» (١٥٠).

وتنازع العلماء فيها إذا أكلت فأرة ونحوها، ثم ولغت في ماء قليل : على أربعة أقوال في مذهب أحمد وغيره.

قيل: أن الماء طاهر مطلقاً.

وقيل : نجس مطلقاً حتى تعلم طهارة فمها.

وقيل : إن غابت غيبة يمكن فيها ورودها على ما يطهر فمها كان طاهراً، وإلا فلا.

وهذه الأوجه في مذهب الشافعي وأحمد وغيرهما.

وقيل: إن طال الفصل كان طاهراً، جعلا لريقها مطهراً لفمها لأجل الحاجة، وهذا قول طائفة من أصحاب أبي حنيفة وأحمد، وهو أقوى الأقوال. والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١٤) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الزكاة باب ٤، ٣٦، ٤٦، ٥٦، وكتاب البيوع باب ٨٨، وكتاب المساقاة باب ١٧. ومسلم في صحيحه، كتاب الزكاة حديث ١، ٣، ٤، ٦، وكتاب البيوع باب ١٧. وأبو داود في سننه، كتاب الزكاة باب ٢، وكتاب البيوع باب ٢٠، ٨٨، ٢٩٦. والترمذي في سننه، كتاب الزكاة باب ٧، وكتاب البيوع باب ٣٦. والنسائي في سننه، كتاب الزكاة باب ٥، ١٨، ١٨، ٢١، كتاب الزكاة باب ٦. ومالك في ٢٤. وابن ماجة في سننه، كتاب الزكاة باب ٦. والدارمي في سننه، كتاب الزكاة باب ٦. ومالك في الموطأ كتاب الزكاة حديث ١، ٢. والإمام أحمد في المسند ٢/٢، ٣٧، ٢٥٠، ٤٠٣، ٢٥٠، ٢٠٠، ٢٠٠، ٢٥٠، ٥٤، ٥٩، ٢٠، ٢٠٠، ٢٥٠، ٢٠٠، ٥٤، ٥٤، ٥٠، ٢٥، ٢٥، ٢٥، ٢٥، ٢٥، ٢٥، ٢٥، ٢٠٠، ٢٥،

<sup>(</sup>١٥) سبق تخريجه.

## غسل اليدين من القيام من النوم:

وسئل: عن رجل غمس يده في الماء قبل أن يغسلها من قيامه من نوم الليل: فهل هذا الماء يكون طهوراً؟.

وما الحكمة في غسل اليد إذا باتت طاهرة؟ أفتونا مأجورين؟!.

فأجاب : الحمد لله : أما مصيره مستعملًا لا يتوضأ به فهذا فيه نزاع مشهور، وفيه روايتان عن أحمد، اختار كل واحدة طائفة من أصحابه.

فالمنع اختيار أبي بكر والقاضي، وأكثر أتباعه، ويروى ذلك عن الحسن وغيره.

والثانية : لا يصير مستعملًا، وهي اختيار الخرقي، وأبي محمد، وغيرهما، وهو قول أكثر الفقهاء.

وأما الحكمة في غسل اليد ففيها ثلاثة أقوال:

أحدها: أنه خوف نجاسة تكون على اليد؛ مثل مرور يده موضع الاستجمار مع العرق؛ أو على زبلة ونحو ذلك.

والثاني : أنه تعبد ولا يعقل معناه.

والثالث: أنه من مبيت يده ملامسة للشيطان، كما في الصحيحين عن أبي هريرة؛ عن النبي على أنه قال: «إذا استيقظ أحدكم من منامه فليستنشق بمنخريه من الماء؛ فإن الشيطان يبيت على خيشومه» (١٦).

فأمر بالغسل معللًا بمبيت الشيطان على خيشومه؛ فعلم أن ذلك سبب للغسل عن النجاسة، والحديث معروف.

وقوله : «فإن أحدكم V يدري أين باتت يده؟» ( $^{(1V)}$ .

<sup>(</sup>١٦) رواه البخاري في صحيحه، كتاب بدء الخلق باب ١١. ومسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ٢٣. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ٧٢. والإمام أحمد في المسند ٣٥٢/٢.

<sup>(</sup>۱۷) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الوضوء باب ٢٦. ومسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ٨٧، مراه والبخاري في صحيحه، كتاب الطهارة باب ١٩. والنسائي مد. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ١٩، والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ١١٥، وكتاب الغسل باب ٢٩. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٤٠. ومالك في الموطأ، كتاب الطهارة باب ٩. والإمام أحمد في المسند ٢/٢٤، ٢٥٣، ٢٥٩، ٢٥٩، ٢٥١، ٢٥١، ٢٥٠، ٢٥٠، ٢٥١، ٢٥١، ٢٥١، ٢٥٠،

يمكن أن يراد به ذلك؛ فتكون هذه العلة من العلل المؤثرة التي شهـ له النص بالاعتبار، والله أعلم.

\* \* \*



# فصل غسل اليدين من النوم ليس سببه النجاسة

وأما نهيه ﷺ : «أن يغمس القائم من نوم الليل يده في الإناء قبل أن يغسلها ثلاثاً» (١٨٠) : فهو لا يقتضي تنجيس الماء بالاتفاق، بل قد يكون لأنه يؤثر في الماء أثراً وأنه قد يفضي إلى التأثير، وليس ذلك بأعظم من النهي عن البول في الماء الدائم، وقد تقدَّم أنه لا يدل على التنجيس.

وأيضاً ففي الصحيحين عن أبي هريرة : «إذا استيقظ أحدكم من نومه فليستنثر بمنخريه من الماء؛ فان الشيطان يبيت على خشومه»(١٩).

فعلم أن ذلك الغسل ليس مسبباً عن النجاسة، بل هو معلل بمبيت الشيطان على خيشومه.

والحديث المعروف : «فإن أحدكم لا يدري أين باتت يده»(٢٠) يمكن أن يراد بـه ذلك، فتكون هذه العلة من العلل المؤثرة التي شهد لها النص بالاعتبار.

وأما نهيه عن الاغتسال فيه بعد البول، فهذا إن صح عن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم فهو كنهيه عن البول في المستحم، وقوله : «فإن عامة الوسواس منه»(٢١).

فإنه إذا بال في المستحم ثم اغتسل حصل له وسواس، وربما بقي شيء من أجزاء البول فعاد عليه رشاشه.

<sup>(</sup>۱۸) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>١٩) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>۲۰) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢١) رواه الترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٧. وأبو دواد في سننه، كتاب الطهارة باب ١٥. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ٣١. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ١٢. والإمام أحمد في المسند ٥٦/٥.

وكذلك إذا بال في الماء ، ثم اغتسل فيه ، فقد يغتسل قبل الاستحالة مع بقاء أجزاء البول؛ فنهى عنه لذلك.

ونهيه عن الاغتسال في الماء الدائم إن صح، يتعلق بمسألة الماء المستعمل، وهذا قد يكون لما فيه من تقذير الماء على غيره؛ لا لأجل نجاسته، ولا لصيرورته مستعملاً؛ فإنه قد ثبت في الصحيح عنه أنه قال: «إن الماء لا يجنب» (٢٢).

#### \* \* \*

وسئل رحمه الله : عن الماء إذا غمس الرجل يده فيه : هل يجوز استعماله أم لا؟.

فأجاب: لا ينجس بذلك، بل يجوز استعماله عند جمهور العلماء؛ كمالك؛ وأبي حنيفة؛ والشافعي؛ وأحمد؛ وعنه رواية أخرى: أنه يصير مستعملًا. والله سبحانه وتعالى أعلم.

#### \* \* \*

وسئل: عن الرجل يغتسل إلى جانب الحوض، أو الجرن في الحمام وغيره وهو ناقص؛ ثم يرجع بعض الماء من على بدنه إلى الجرن: هل يصير ذلك الماء مستعملاً أم لا؟.

وكذلك الجنب إذا وضع يده في الماء أو الجرن : هل يصير مستعملًا أم لا؟ . وعن مقدار الماء الذي اغتسل فيه الجنب لا يصبر مستعملًا؟ .

وعن الطاسة التي تحط على أرض الحمام، والماء المستعمل جار عليها؛ ثم يغترف بها من الجرن الناقص من غير أن تغسل أفتونا مأجورين؟ .

فأجاب : الحمد لله : ما يطير من بدن المغتسل، أو المتوضىء من الرشاش في إناء الطهارة لا يجعله مستعملاً.

وكذلك غمس الجنب يده في الإناء والجرن الناقص لا يصير مستعملًا.

<sup>(</sup>٢٢) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٣٥. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٤٨. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٣٣.

وأما مقدار الماء الذي إذا اغتسل فيه الجنب لا يصير مستعملًا: إذا كان كثيراً مقدار قلتين.

وأما الطاسة التي توضع على أرض الحمام فالماء المستعمل طاهر لا ينجس إلا بملاقاة النجاسة؛ لا سيها ما بين يدي بملاقاة النجاسة؛ فالأصل في الأرض الطهارة حتى تعلم نجاستها؛ لا سيها ما بين يدي الحياض الفائضة في الحمامات؛ فإن الماء يجري عليها كثيراً. والله أعلم.

#### \* \* \*

### الوضوء والطهارة من الماء الراكد:

وسئل: عن رجل تدركه الصلاة وهو في مدرسة؛ فيجد في المدارس بركاً فيها ماء له مدة كثيرة، ومثل ماء الحمام الذي في الحوض: فهل يجوز من ذلك الوضوء والطهارة أم لا؟.

فأجاب : الحمد لله رب العالمين : قد ثبت في الصحيحين : عن النبي على من غير وجه، كحديث عائشة ؛ وأم سلمة ؛ وميمونة ؛ وابن عمر - رضي الله عنهم - : أن النبي على كان يغتسل هو وزوجته من إناء واحد، حتى يقول لها : «أبقي لي» وتقول هي : «أبق لي» (٢٣).

وفي صحيح البخاري : عن عبد الله بن عمر قال : كان الرجال والنساء يغتسلون على عهد رسول الله ﷺ من إناء واحد.

ولم يكن بالمدينة على عهد رسول الله على ماء جار ولا حمام، فإذا كانوا يتوضؤون جميعاً ويغتسلون جميعاً من إناء واحد بقدر الفرق، وهو بضعة عشر رطلًا بالمصري أو أقل، وليس لهم ينبوع ولا أنبوب، فتوضؤهم واغتسالهم جميعاً من حوض الحمام أولى

<sup>(</sup>٢٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الغسل بـاب ٢، ٩، ١٥، وكتاب الحيض بـاب ٥، ٢١، وكتاب اللباس باب ٩، و٩، و٩، و٩، و١٠، وكتاب اللباس باب ٩، و٩، و٩، و٩، و٩، و٥، وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٣٩، ٣٩، و٣، و٦، وكتاب اللباس باب ٢١. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٤، ١٤٥، ١٤٥، وكتاب الغسل باب ١٠، وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٣٥، و والدارمي في سننه، كتاب الوضوء باب ٩٨، والإمام أحمد في ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٣٥، والدارمي في سننه، كتاب الوضوء باب ٩٨، والإمام أحمد في المسند ٢٠/٣، ٣٥، ٥٦، ١٦١، ١٥٧، ١٢٩، ٥٦٠، ١٢٩، ٥٢٠، ١٢٩، ٥٢٠، ١٢٩، ٢٥٠، ١٢٩، ٢٥٠، ٢٥٠،

وأحرى، فيجوز ذلك وإن كان الحوض ناقصاً والأنبوب مسدوداً؛ فكيف إذا كان الأنبوب مفتوحاً؟ وسواء فاض أو لم يفض.

وكذلك برك المدارس، ومَنْ منع غيره حتى ينفرد وحده بالاغتسال فهـو مبتدع مخالف للسنة.

#### \* \* \*

وسئل شيخ الإسلام عن هؤلاء الذين يعبرون إلى الحمّام ؛ فإذا أرادوا أن يغتسلوا من الجنابة وقف واحد منهم على الطهور وحده؛ ولا يغتسل أحد معه حتى يفرغ واحداً بعد واحد؛ فهل إذا اغتسل معه غيره لا يطهر؟.

وإن تطهر من بقية أحواض الحمام فهل يجوز وإن كان الماء بائتاً فيها؟ .

وهل الماء الذي يتقاطر من على بدن الجنب من الجماع طاهر أو نجس؟ .

وهل ماء الحمام عند كونه مسخناً بالنجاسة نجس أم لا؟ .

وهل الزنبور الذي يكون في الحمام أيام الشتاء، هو من دخان النجاسة، يتنجس به الرجل إذا اغتسل وجسده مبلول أم لا؟.

والماء الذي يجري في أرض الحمام من اغتسال الناس طاهر أم نجس؟ أفتونا ليزول الوسواس؟!.

فأجاب : الحمد لله : قد ثبت في الصحيحين : عن عائشة رضي الله عنها : أنها كانت تغتسل هي ورسول الله ﷺ من إناء واحد يغترفان جميعاً (٢٤).

وفي رواية · أنها كانت تقول : «دع لي» ويقول هو : «دعي لي» من قلة الماء.

وثبت أيضاً في الصحيح: أنه كان يغتسل هو وغير عائشة من أمهات المؤمنين من إناء واحد، مثل ميمونة بنت الحارث وأم سلمة (٢٥).

وثبت عن عائشة أنها قالت : كنت أغتسل أنا ورسول الله ﷺ من إناء واحد قدر الفرق(٢٦).

<sup>(</sup>۲٤) (۲۵) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>٢٦) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الغسل باب ٢. ومسلم في صحيحه، كتاب الحيض حديث ٤٠، ٤٠. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٩٦. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٤٣، ١٤٤، وكتاب =

والفرق بالرطل العراقي القديم : ستة عشر رطلًا؛ وبالرطل المصري : أقل من خسة عشر رطلًا.

وثبت في الصحيح : عن النبي ﷺ : أنه كان يتوضأ بالمد ويغتسل بالصاع (٢٧). وثبت في الصحيح عن ابن عمر أنه قال : كان الرجال والنساء على عهد رسول الله ﷺ يتوضؤون من ماء واحد (٢٨).

وهذه السنن الثابتة عن النبي ﷺ وأصحابه الذين كانوا بمدينته عـلى عهده دلت على أمور :

أحدها: هو اشتراك الرجال والنساء في الاغتسال من إناء واحد، وإن كان كل منها يغتسل بسؤر الآخر. وهذا مما اتفق عليه أئمة المسلمين بلا نزاع بينهم أن السرجل والمرأة، أو الرجال والنساء إذا توضؤوا واغتسلوا من ماء واحد جاز، كما ثبت ذلك بالسنن الصحيحة المستفيضة.

وإنما تنازع العلماء فيها إذا انفردت المرأة بالاغتسال أو خلت به : هل ينهى الرجل عن التطهر بسؤرها؟ على ثلاثة أقوال في مذهب أحمد وغيره :

أحدها: لا بأس بذلك مطلقاً.

والثاني : يكره مطلقاً.

والثالث : ينهى عنه إذا خلت به؛ دون ما انفردت به ولم تخل به. وقـد رُوي في ذلك أحاديث في الـسنن، وليس هذا موضع هذه المسألة.

فأما اغتسال الرجال والنساء جميعاً من إناء واحمد فلم يتنازع العلماء في جموازه، وإذا جاز اغتسال الرجال والنساء جميعاً، فاغتسال الرجال دون النساء جميعاً، أو النساء

الغسل باب ٨. والدارمي في سننه، كتاب الوضوء باب ٦٨. ومالك في الموطأ كتاب الطهارة حديث ٩٨.
 والإمام أحمد في المسند ٣٧/٦، ١٩٩.

<sup>(</sup>۲۷) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الوضوء باب ٤٧. ومسلم في صحيحه، كتاب الحيض باب ٥١. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٤٤. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة، باب ٤٢. والنسائي في سننه، كتاب المياه باب ١٣٣. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة . والدارمي في سننه، كتاب الوضوء باب ٢٣٠. والإمام أحمد في المسند ٣٠٣/٣، ١٢١/٦، ١٣٣، ٢٦٩، ٢٣٤، ٢٨٩، ٢٨٩، ٢٨٩.

<sup>(</sup>٢٨) ورواه ابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٣٦. واثلامام أحمد في المسند ٢/١٠٣، ١٤٢، ٤.

دون الرجال جميعاً: أولى بالجواز، وهذا مما لا نزاع فيه. فمَنْ كره أن يغتسل معه غيره؛ أو رأى أن طهره لا يتم حتى يغتسل وحده: فقد خرج عن إجماع المسلمين؛ وفارق جماعة المؤمنين.

يوضح ذلك أن الآنية التي كان النبي على وأزواجه، والرجال، والنساء يغتسلون منها كانت آنية صغيرة، ولم يكن لها مادة، لا أنبوب ولا غيره، ولم يكن يفيض. فإذا كان تطهر الرجال والنساء جميعاً من تلك الآنية جائزا فكيف بهذه الحياض التي في الحمامات وغير الحمامات؛ التي يكون الحوض أكبر من قلتين؟ فإن القلتين أكثر ما قيل فيهما على الصحيح: أنهما خمسمائة رطل بالعراقي القديم، فيكون هذا الرطل المصري أكثر من ذلك بعشرات من الأرطال؛ فإن الرطل العراقي القديم مائة وثمانية وعشرون درهما وأربعة أسباع درهم، وهذا الرطل المصري مائة وأربعون درهما، يزيد على ذلك بخمسة عشر درهما وثلاثة أسباع درهم، وذلك أكثر من أوقية وربع مصرية.

فالخمسمائة رطل بالعراقي أربعة وستون ألف درهم؛ ومائتا درهم؛ وخمسة وثمانون درهمًا؛ وخمسة أسباع درهم؛ وذلك بالرطل الدمشقي الذي هو ستمائة درهم: مائة وسبعة أرطال وسبع رطل.

وهذا الرطل المصري أربعمائة رطل وستة وأربعون رطلاً وكسر أوقية. ومساحة القلتين ذراع ذراع وربع في ذراع وربع طولاً وعرضاً وعمقاً.

ومعلوم أن غالب هذه الحياض التي في الحمامات المصرية وغير الحمامات أكثر من هذا المقدار بكثير؛ فإن القلة نحو من هذه القرب الكائنة التي تستعمل بالشام ومصر، فالقلتان قربتان بهذه القرب.

وهذا كله تقريب بلا ريب، فإن تحديد القلتين إنما هو بالتقريب على أصوب القولين، ومعلوم أن هذه الحياض فيها أضعاف ذلك، فإذا كان النبي ﷺ يتطهر هو وأزواجه من تلك الآنية : فكيف بالتطهر من هذه الحياض؟.

الأمر الثاني: أنه يجوز التطهر من هذه الحياض سواء كانت فائضة أو لم تكن، وسواء كانت الأنبوب تصب فيها أو لم تكن، وسواء كان الماء بائتاً فيها أو لم يكن، فإنها طاهرة والأصل بقاء طهارتها، وهي بكل حال أكثر ماء من تلك الآنية الصغار التي كان النبي على وأصحابه يتطهرون منها؛ ولم تكن فائضة ولا كان بها مادة من أنبوب ولا غيره.

ومَنْ انتظر الحوض حتى يفيض؛ ولم يغتسل إلا وحده؛ واعتقد ذلك ديناً: فهو مبتدع مخالف للشريعة؛ مستحق للتعزير الذي يردعه وأمثاله عن أن يشرعوا في الدين ما لم يأذن به الله، ويعبدون الله باعتقادات فاسدة وأعمال غير واجبة ولا مستحبة.

الأمر الثالث: الاقتصاد في صب الماء.

فقد ثبت عن النبي على : «أنه كان يتوضأ بالمد ويغتسل بالصاع»(٢٩).

والصاع أكثر ما قيل فيه: إنه ثمانية أرطال بالعراقي كما قال أبو حنيفة؛ واما أهل الحجاز وفقهاء الحديث \_ كمالك والشافعي وأحمد وغيرهم \_ فعندهم أنه خمسة أرطال وثلث بالعراقي.

وحكاية أبي يوسف مع مالك في ذلك مشهورة لما سأله عن مقدار الصاع والمد؟ فأمر أهل المدينة أن يأتوه بصيعانهم حتى اجتمع عنده منها شيء كثير، فلما حضر أبو يوسف قال مالك لواحد منهم: من أين لك هذا الصاع؟.

قال : حدثني أبي، عن أبيه أنه كان يؤدي به صدقة الفطر إلى رسول الله على .

وقال الآخر : حدثتني أمي عن أمها أنها كانت تؤدي به.

يعني : صدقة حديقتها إلى رسول الله ﷺ .

وقال الآخر نحو ذلك. وقال الآخر نحو ذلك

فقال مالك لأبي يوسف : أترى هؤلاء يكذبون؟ .

قال: لا! والله ما يكذب هؤلاء.

قال مالك : فأنا حررت هذا برطلكم يا أهل العراق! فوجدته خمسة أرطال وثلثاً.

فقال أبو يوسف لمالك : قد رجعت إلى قولك يا أبا عبد الله! ولو رأى صاحبي ما رأيت لرجع كما رجعت.

فهذا النقل المتواتر عن أهل المدينة بمقدار الصاع والمد.

وقد ذهب طائفة من العلماء ـ كابن قتيبة، والقاضي أبي يعلى في تعليقه؛ وجدي أبي البركات ـ إلى أن صاع الطعام خمسة أرطال وثلث؛ وصاع الماء ثمانية.

<sup>(</sup>٢٩) سبق تخريجه.

#### واحتجوا بحجج :

منها خبر عائشة : انها كانت تغتسل هي ورسول الله ﷺ بالفرق(٣٠).

والفرق ستة عشر رطلًا بالعراقي، والجمهور على أن الصاع والمد في الطعام والماء واحد، وهو أظهر، وهذا مبسوط في موضعه.

والمقصود هنا: أن مقدار طهور النبي ﷺ في الغسل ما بين ثمانية أرطال عراقية إلى خمسة وثلث، والوضوء ربع ذلك، وهذا بالرطل المصري أقل من ذلك.

وإذا كان كذلك فالذي يكثر صب الماء حتى يغتسل بقنطار ماء أو أقل أو أكثر: مبتدع مخالف للسنة، ومن تدين [به] عوقب عقوبة تزجره وأمثاله عن ذلك كسائر المتدينين بالبدع المخالفة للسنة، وهذا كله بَين في هذه الأحاديث.

فإن قيل: إنما يفعل نحو هذا لأن الماء قد يكون نجساً أو مستعملاً؛ بأن تكون الآنية مثل: الطاسة اللاصقة بالأرض قد تنجست بما على الأرض من النجاسة؛ ثم غرف بها منه، أو بأن الجنب غمس يده فيه فصار الماء مستعملاً، أو قطر عليه من عرق سقف الحمام النجس؛ أو المحتمل للنجاسة، أو غمس بعض الداخلين أعضاءه فيه وهي نجسة فنجسته؛ فلاحتمال كونه نجساً أو مستعملاً احتطنا لديننا وعدلنا إلى الماء الطهور بيقين. لقول النبي على «دع ما يريبك إلى ما لا يريبك» (٣١).

ولقوله : «من اتقى الشبهات استبرأ لعرضه ودينه» (٣٢).

قيل: الجواب عن هذا من وجوه:

أحدها: أن الاحتياط بمجرد الشك في أمور المياه ليس مستحباً ولا مشروعاً، بل ولا يستحب السؤال عن ذلك، بل المشروع أن يبني الأمر على الاستصحاب، فإن قام

<sup>(</sup>٣٠) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب البيوع باب ٣. والترمذي في سننه، كتاب القيامة باب ٦٠. والإمام أحمد في المسند ١٥٣/٣.

<sup>(</sup>٣٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الإيمان باب ٣٩. ومسلم في صحيحه، كتاب المساقاة حديث ١٠٧. وأبو داود في سننه، كتاب البيوع باب ٣. وابن ماجة في سننه، كتاب الفتن باب ١٤. والدارمي في سننه، كتاب البيوع باب ١.

دليل على النجاسة نجسناه؛ وإلا فلا يستحب أن يجتنب استعماله بمجرد احتمال النجاسة، وأما إذا قامت أمارة ظاهرة فذاك مقام آخر.

والدليل القاطع، أنه ما زال النبي على والصحابة والتابعون يتوضؤون، ويغتسلون، ويشربون من المياه التي في الآنية، والدلاء الصغار، والحياض، وغيرها مع وجود هذا الاحتمال.

بل كل احتمال لا يستند إلى أمارة شرعية لم يلتفت إليه.

وذلك أن المحرمات نوعان:

محرم لوصفه؛ ومحرم لكسبه. فالمحرم لكسبه كالظلم والربا والميسر ؛ والمحرم لوصفه : كالميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل لغير الله به. والأول أشد تحرياً والتورع فيه مشهور ؛ ولهذا كان السلف يحترزون في الأطعمة والثياب من الشبهات الناشئة من المكاسب الخبيثة .

وأما الثاني، فإنما حرم لما فيه من وصف الخبث، وقد أباح الله لنا طعام أهل الكتاب مع إمكان أن لا يذكوه التذكية الشرعية، أو يسموا عليه غير الله، وإذا علمنا أنهم سموا عليه غير الله حرم ذلك في أصح قولى العلماء.

وقد ثبت في الصحيح من حديث عائشة أن النبي على سئل عن قوم يأتون باللحم ولا يدري أسموا عليه أم لا؟ فقال: «سموا أنتم وكلوا»(٣٣).

وأما الماء فهو في نفسه طهور، ولكن إذا خالطته النجاسة وظهرت فيه صار استعماله استعمالاً لذلك الخبيث، فإنما نهى عن استعماله لما خالطه من الخبيث، لا لأنه في نفسه خبيث، فإذا لم يكن هنا أمارة ظاهرة على مخالطة الخبيث له كان هذا التقدير والاحتمال مع طيب الماء وعدم التغيير فيه: من باب الحرج الذي نقله الله عن شريعتنا، ومن باب الآصار والأغلال المرفوعة عنا.

وقد ثبت أن عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ بوضاً من جرة نصرانية مع قيام هذا الاحتمال.

<sup>(</sup>٣٣) رواه الدارمي في سنم. المقدمة باب ٧. والبخاري في صحيحه، كتاب الذبائح باب ٢١، وكتاب البيوع باب ٥٠. وأبو داود في سننه، كتاب الأضاحي باب ١٨. والدارمي أيضاً في سننه، كتاب الأضاحي باب ١٤. ومالك في الموطأ كتاب الذبائح حديث ١.

ومر عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - وصاحب له بميزاب فقال صاحبه: يا صاحب الميزاب! ماؤك طاهر أم نجس؟ فقال عمر: يا صاحب الميزاب! لا تخبره. فإن هذا ليس عليه.

وقد نص على هذه المسألة الأئمة كأحمد وغيره، نصوا على أنه إذا سقط عليه ماء من ميزاب ونحوه، ولا أمارة تدل على النجاسة لم يلزم السؤال عنه، بل يكره، وإن سأل: فهل يلزم رد الجواب؟ على وجهين. وقد استحب بعض الفقهاء من أصحاب أحمد وغيره السؤال وهو ضعيف.

والوجه الثاني: أن يقول: هذه الاحتمالات هنا منتفية؛ أو في غاية البعد فلا يلتفت إليها، والالتفات إليها حرج ليس من الدين، ووسوسة يأتي بها الشيطان؛ وذلك أن الطاسات وغيرها من الآنية التي يدخل بها الناس الحمامات: طاهرة في الأصل، واحتمال نجاستها أضعف من احتمال نجاسة الأوعية التي في حوانيت الباعة، فإذا كانت آنية الأدهان، والألبان، والخلول، والعجين، وغير ذلك من المائعات والجامدات والرطبة: محكوماً بطهارتها؛ غير ملتفت فيها إلى هذا الوسواس: فكيف بطاسات الناس.

وأما قول القائل: أنها تقع على الأرض: فنعم. وما عند الحياض من الأرض طاهر لا شبهة فيه؛ فإن الأصل فيه الطهارة، وما يقع عليه من المياه، والسدر، والخطمى، والأشنان، والصابون، وغير ذلك: طاهر، وأبدان الجنب من الرجال والنساء طاهرة.

وقد ثبت في الصحيح من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي على الله لقيه في بعض طرق المدينة؛ قال: فانخنست منه؛ فاغتسلت ثم أتيته فقال: «أين كنت»؟ فقلت: إني كنت جنباً؛ فكرهت أن أجالسك وأنا جنب! فقال: «سبحان الله! إن المؤمن لا ينجس» (٣٤).

وهذا متفق عليه بين الأثمة : أن بدن الجنب طاهر، وعرقه طاهر، والثوب الذي

<sup>(</sup>٣٤) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الغسل باب ٢٣، ٢٤، كتاب الجنائز باب ٨. ومسلم في صحيحه، كتاب الحيض حديث ١١٥، ١١٦. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٩١. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٩٩. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٧١. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٨٠. والإمام أحمد في المسند ٢٣٥/٢، ٣٨٢، ٤٧١، ٥/٣٨٤، ٤٠٢.

يكون فيه عرقه طاهر؛ ولو سقط الجنب في دهن، أو مائع لم ينجسه بلا نزاع بين الأئمة، بل وكذلك الحائض عرقها طاهر، وثوبها الذي يكون فيه عرقها طاهر.

وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه أذن للحائض أن تصلي في ثوبها الذي تحيض فيه، وأنها إذا رأت فيه دماً أزالته وصلت فيه (٣٥).

فإذا كان كذلك: فمن أين ينجس ذلك البلاط؟ أكثر ما يقال أنه قد يبول عليه بعض المغتسلين؛ أو يبقي عليه؛ أو يكون على بدن بعض المغتسلين نجاسة يطأ بها الأرض، ونحو ذلك.

وجواب هذا من وجوه :

أحدها : أن هذا قليل نادر؛ وليس هذا المتيقن من كل بقعة .

الثاني : أن غالب مَنْ تقع منه نجاسة يصب عليها الماء الذي يزيلها .

الثالث: أنه إذا أصاب ذلك البلاط شيء من هذا: فإن الماء الذي يفيض من الحوض والذي يصبه الناس: يطهر تلك البقعة وان لم يقصد تطهيرها؛ فإن القصد في إزالة النجاسة ليس بشرط عند أحد من الأئمة الأربعة، ولكن بعض المتأخرين من أصحاب الشافعي وأحمد ذكروا وجهاً ضعيفاً في ذلك؛ ليطردوا قياسهم في مناظرة أبي حنيفة في اشتراط النية في طهارة الحدث.

كما أن زفر نفى وجوب النية في التيمم طرداً لقياسه. وكلا القولين مطرح.

وقد نص الأئمة على أن ماء المطريطهر الأرض التي يصيبها، وغالب الماء الذي يصب على الأرض ليس بمستعمل؛ فإن أكثر الماء الذي يصبه الناس لا يكون عن جنابة، ولا يكون متغيراً.

الوجه الثالث : أن يقال : هب أن الحوض وقعت فيه نجاسة محققة؛ أو انغمس فيه جنب : فهذا ماء كثير.

وقد ثبت عن أبي سعيد أن النبي علي قيل له : يا رسول الله! إنك تتوضأ من بئر

<sup>(</sup>٣٥) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الحيض باب ٩. ومسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ١١٠. ومالك في وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ١٣٠. ومالك في الموطأ، كتاب الطهارة باب ١٠٢.

بضاعة وهي بئر يلقى فيها الحيض؛ ولحوم الكلاب؛ والنتن؟ فقال: «الماء طهور لا ينجسه شيء»(٣٦).

قال الإمام أحمد : حديث بئر بضاعة صحيح :

وفي السنن عن ابن عمر أن النبي على سئل عن الماء يكون بأرض الفلاة وما ينوبه من السباع والدواب؟ فقال : «إذا بلغ الماء قُلَّتين لم ينجسه شيء»(٣٧).

وفي لفظ «لم يحمل الخبث».

وبئر بضاعة كسائر الآبار، وهي باقية إلى الآن بالمدينة من الناحية الشرقية، وَمَنْ قال : أنها كانت عيناً جارية فقد غلط غلطاً بيناً؛ فإنه لم يكن على عهد رسول الله بيناً بالمدينة عين جارية أصلاً، ولم يكن بها إلا الآبار، منها يتوضؤون ويغتسلون ويشربون، مثل بئر أريس التي بقباء؛ أو البئر التي ببيرحاء (حديقة أبي طلحة)؛ والبئر التي اشتراها عثمان وحبسها على المسلمين؛ وغير هذه الآبار، وكان سقيهم للنخل والزرع من الآبار بالنواضح، والسواني ونحو ذلك، أو بماء السهاء وما يأتي من السيول، فأما عين جارية فلم تكن لهم.

وهذه العيون التي تسمى عيون حمزة إنما أحدثها معاوية في خلافته وأمر الناس بنقل الشهداء من موضعها، فصاروا ينبشونهم وهم رطاب لم ينتنوا، حتى أصابت المسحاة رجل أحدهم فانبعثت دماً! وكذلك عين الزرقاء محدثة، لكن لا أدري متى حدثت؟.

وهذا أمر لا ينازع فيه أحد من العلماء العالمين بالمدينة وأحوالها، وإنما ينازع في مثل هذا بعض أتباع علماء العراق؛ الذين ليس لهم خبرة بأحوال النبي علماء العراق؛ الذين ليس لهم خبرة بأحوال النبي علماء العراق؛

وإذا كان النبي ﷺ يتوضأ من تلك البئر التي يلقى فيها الحيض ولحوم الكلاب والنتن : فكيف يشرع لنا أن نتنزه عن أمر فعله النبي ﷺ؟.

وقد ثبت عنه أنه أنكر على مَنْ يتنزه عما يفعله، وقال : «ما بال أقوام يتنزهون عن

<sup>(</sup>٣٦) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣٧) سبق تخريجه .

أشياء أترخص فيها؟ والله إني لأخشاكم لله وأعلمكم بحدوده» (٣٨).

ولو قال قائل: نتنزه عن هذا لأجل الخلاف فيه؛ فإن من أهل العراق مَنْ يقول، الماء إذا وقعت فيه نجاسة نجسته وإن كان كثيراً؛ إلا أن يكون مما لا تبلغه النجاسة؛ ويقدرونه بما لا يتحرك أحد طرفيه بتحرك الطرف الآخر.

وهل العبرة بحركة المتوضىء أو بحركة المغتسل؟ على قولين.

وقدر بعضهم ذلك بعشرة أذرع في عشرة أذرع. ويحتجون بقول النبي ﷺ : «لا يبولن أحدكم في الماء الدائم ثم يغتسل منه»(٣٩).

ثم يقولون : إذا تنجست البئر فإنه ينزح منها دلاء مقدرة في بعض النجاسات، وفي بعضها تنزح البئر كلها. وذهب بعض متكلميهم إلى أن البئر تطم، فهذا الاختلاف يورث شبهة في الماء إذا وقعت فيه نجاسة؟.

فإن تنزهنا عنه عصينا رسول الله على والله ورسوله أحق أن نرضيه ، وليس لنا أن نغضب رسول الله على لشبهة وقعت لبعض العلماء ، كما كان عام الحديبية ، ولو فتحنا هذا الباب لكنا نكره لمن أرسل هديا أن يستبيح ما يستبيحه الحلال لخلاف ابن عباس . ولكنا نستحب للجنب إذا صام أن يغتسل لخلاف أبي هريرة . ولكنا نكره تطيب المحرم قبل الطواف لخلاف عمر وابنه ومالك . ولكنا نكره له أن يلبي إلى أن يرمي الجمرة بعد التعريف لخلاف مالك وغيره . ومثل هذا واسع لا ينضبط .

وأما مَنْ خالف في شيء من هــذا من السلف والأئمـة رضي الله عنهم : فهم

<sup>(</sup>٣٨) رواه البخاري في صحيحه، كتـاب الأدب باب ٧٢، وكتـاب الإعتصام بـاب ٥. ومسلم في صحيحه، كتاب الفضائل حديث ١٢٧، ١٢٨. والدارمي في المقدمة باب ٣٢. والإمـام أحمد في المسنـد ٤٥/٦، ١٨١.

<sup>(</sup>٣٩) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤٠) رواه الإمام أحمد في المسند ٢/٨٠٨.

مجتهدون قالوا بمبلغ علمهم واجتهادهم، وهم إذا أصابوا فلهم أجران، وإذا أخطأوا فلهم أجر والخطأ محطوط عنهم، فهم معذورون لاجتهادهم، ولأن السنة البينة لم تبلغهم، ومن انتهى إلى ما علم فقد أحسن.

فأما مَنْ تبلغه السنة من العلماء وغيرهم وتبين له حقيقة الحال : فلم يبق له عذر في أن يتنزه عما ترخص فيه النبي ﷺ، ولا يرغب عن سنته لأجل اجتهاد غيره.

فإنه قد ثبت عنه في الصحيحين أنه بلغه أن أقواماً يقول أحدهم : أما أنا فأصوم لا أفطر. ويقول الآخر : فأنا أقوم ولا أنام. ويقول الآخر : أما أنا فلا أتزوج النساء. ويقول الآخر: أما أنا فلا آكل اللحم! فقال: «بل أصوم وأفطر، وأنام؛ وأتزوج النساء، وآكل اللحم، فمَنْ رغب عن سنتي فليس مني»(٤١).

ومعلوم أن طائفة من المنتسبين إلى العلم والدين، يرون أن المداومة على قيام الليل، وصيام النهار، وترك النكاح، وغيره من الطيبات : أفضل من هذا، وهم في هذا إذا كانوا مجتهدين معذورون.

ومن علم السنة فرغب عنها لأجل اعتقاد: أن ترك السنة إلى هذا أفضل؛ وأن هذا الهدى أفضل من هدى محمد على: لم يكن معذوراً بل هو تحت الوعيد النبوي بقوله: «مَنْ رغب عن سنتي فليس مني»(٤٢).

وفي الجملة: باب الاجتهاد والتأويل باب واسع يؤول بصاحبه إلى أن يعتقد الحرام حلالًا، كمَنْ تأول في ربا الفضل، والأنبذة المتنازع فيها، وحشوش النساء، وإلى أن يعتقد الحلال حراماً، مثل: بعض ما ذكرناه من صور النزاع، مثل: الضب وغيره، بل يعتقد وجوب قتل المعصوم أو بالعكس.

فأصحاب الاجتهاد وإن عذروا وعرفت مراتبهم من العلم والدين : فلا يجوز ترك ما تبين من السنة والهدى لأجل تأويلهم.

<sup>(</sup>٤١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب النكاح باب ١. ومسلم في صحيحه، كتاب الزكاة حديث ٥. وأبو داود في سننه، كتاب التطوع باب ٢٧، وصوم رمضان باب ١. والنسائي في سننه، كتاب الصيام باب ٢٧. والدارمي في سننه، كتاب النكاح باب ٣. والإمام أحمد في المسند ١٥٨/، ١٥٨/، ٢٤١/٣، ٢٥٩، ٢٨٥٥) سبق تخريجه.

وبهذا يظهر الجواب عن قولهم: أنه قد يغمس يده فيه، أو ينغمس فيه الجنب. فإنه قد ثبت بالسنة أن هذا لا يؤثر فيه النجاسة: فكيف تؤثر فيه الجنابة؟.

وقد أجاب الجمهور عن نهي النبي ﷺ عن «أن يبول الرجل في الماء الدائم ثم يغتسل منه»(٤٣) بأجوبة :

أحدها: أن النهي عن الاغتسال وعن البول؛ لأن ذلك قد يفضي إلى الإكثار من ذلك حتى يتغير الماء، وإذا بال ثم اغتسل فقد يصيبه البول قبل استحالته.

وهذا جواب مَنْ يقول: الماء لا ينجس إلا بالتغير، كما يقول ذلك مَنْ يقوله من أصحاب مالك؛ وأحمد في رواية اختارها أبو محمد البغدادي صاحب التعليقة.

الثاني: أن ذلك محمول على ما دون القلتين؛ توفيقاً بين الأحاديث. وهذا جواب الشافعي وطائفة من أصحاب أحمد.

الثالث: أن النص إنما ورد في البول، والبول أغلظ من غيره؛ لأن أكثر عـذاب القبر منه؛ وصيانة الماء منه ممكنة لأنه يكون باختيار الإنسان، فلما غلظ ـ وصيانة الماء عنه ممكنة ـ فرق بينه وبين ما يعسر صيانة الماء عنه؛ وهو دونه. وهذا جـواب أحمد في المشهور عنه: واختيار جمهور أصحابه.

الجواب الرابع: أنَّا نفرض أن الماء قليل؛ وأن المغتسلين غمسوا فيه أيديهم: فهذا بعينه صورة النصوص التي وردت عن النبي ﷺ؛ فإنه كان يغتسل هو والمرأة من أزواجه من إناء واحد.

وقد تنازع الفقهاء الذين يقولون بأن الماء المتطهر به يصير مستعملاً إذا غمس المجنب يده فيه : هل يصير مستعملاً؟ على قولين مشهورين : وهو نظير غمس المتوضىء يده بعد غسل وجهه عند مَنْ يوجب الترتيب كالشافعي وأحمد. والصحيح عندهم : الفرق بين أن ينوي الغسل أو لا ينويه؛ فإن نوى مجرد الغسل صار مستعملاً، وإن نوى مجرد الاغتراف لم يصر مستعملاً، وإن أطلق لم يصر مستعملاً على الصحيح .

وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه اغترف من الإناء بعد غسل وجهه، كما ثبت عنه أنه اغترف منه في الجنابة، ولم يحرج على المسلمين في هذا الموضع.

<sup>(</sup>٤٣) سبق تخريجه.

بل قد علمنا يقيناً أن أكثر توضؤ المسلمين واغتسالهم على عهده كان من الآنية الصغار، وأنهم كانوا يغمسون أيديهم في الوضوء، والغسل جميعاً، فمن جعل الماء مستعملاً بذلك فقد ضيق ما وسعه الله.

فإن قيل : فنحن نحترز من ذلك لأجل قول من ينجس الماء المستعمل.

قيل: هذا أبعد عن السنة؛ فإن نجاسة الماء المستعمل نجاسة حسية كنجاسة الدم ونحوه ـ وإن كان إحدى الروايتين عن أبي حنيفة ـ فهو مخالف لقول سلف الأمة وأثمتها؛ مخالف للنصوص الصحيحة والأدلة الجلية، وليست هذه المسألة من موارد الظنون، بل هي قطعية بلاريب.

فقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه توضأ وصب وضوءه على جابـر، وأنهم كانوا يقتتلون على وضوئه، كما يأخذون نخامته! وكما اقتسموا شعره عام حجة الوداع.

فمن نجس الماء المستعمل كان بمنزلة مَنْ نجس شعور الأدميين، بل بمنزلة مَنْ نجس البصاق كما يروى عن سلمان.

وأيضاً فبدن الجنب طاهر بالنص والإِجماع، والماء الطاهر إذا لاقى محلًا طاهراً لم ينجس بالإِجماع.

وأما احتجاجهم بتسمية ذلك طهارة؛ وأنها ضد النجاسة : فضعيف من وجهين :

أحدهما : أنه لا يسلم أن كل طهارة فضدها النجاسة؛ فإن الطهارة تنقسم إلى : طهارة خبث وحدث، طهارة عينية وحكمية.

الثاني : أنا نسلم ذلك ونقول : النجاسة أنواع كالطهارة، فيراد بالطهارة الطهارة من الكفر والفسوق، كما يراد بالنجاسة ضد ذلك.

كقوله تعالى : ﴿إِنَّمَا المُشْرِكُونَ نَجِسَ﴾ (٤٤).

وهذه النجاسة لا تفسد الماء بدليل أن سؤر اليهودي، والنصراني طاهر، وآنيتهم التي يصنعون فيها المائعات ويغمسون فيها أيديهم طاهرة.

<sup>(</sup>٤٤) سورة: التوبة. آية: ٢٨.

وقد أهدى اليهودي للنبي ﷺ شاة مشوية وأكل منها لقمة، مع علمه أنهم باشروها.

وقد أجاب ﷺ يهودياً إلى خبز شعير وأهالة سنخة.

والثاني: يراد بالطهارة الطهارة من الحدث. وضد هذه نجاسة الحدث. كما قال أحمد في بعض أجوبته لما سئل عن نحو ذلك: أنه أنجس الماء، فظن بعض أصحابه أنه أراد نجاسة الجنب؛ فذُكر ذلك رواية عنه.

وإنما أراد أحمد نجاسة الحدث، وأحمد رضي الله عنه لا يخالف سنة ظاهرة معلومة له قط، والسنة في ذلك أظهر من أن تخفى على أقل أتباعه، لكن نقل عنه أنه قال: اغسل بدنك منه. والصواب أن هذا لا يدل على النجاسة؛ فإن غسل البدن من الماء المستعمل لا يجب بالاتفاق.

ولكن ذكروا عن أحمد رحمه الله في استحباب غسل البدن منه: روايتين: الرواية التي تدل على الاستحباب لأجل الشبهة، والصحيح أن ذلك لا يجب ولا يستحب؛ لأن هذا عمل النبي على لم يكونوا يغسلون ثيابهم بما يصيبهم من الوضوء.

الثالث: يراد بالطهارة من الأعيان الخبيثة التي هي نجسة، والكلام في هذه النجاسة بالقول بأن الماء المستعمل صار بمنزلة الأعيان الخبيثة؛ كالدم، والماء المنجس، ونحو ذلك: هو القول الذي دلت النصوص والإجماع القديم والقياس الجلي على مطلانه.

وعلى هذا فجميع هذه المياه التي في الحياض؛ والبرك التي في الحمامات، والطرقات، وعلى أبواب المساجد، وفي المدارس؛ وغير ذلك : لا يكره التطهر بشيء منها وإن سقط فيها الماء المستعمل، وليس للإنسان أن يتنزه عن أمر ثبتت فيه سنة رسول الله عنهم أجمعين.

وقد تبين بما ذكرناه جواب السائل عن الماء الذي يقطر من بدن الجنب بجماع أو غيره، وتبين أن الماء طاهر، وأن التنزه عنه أو عن ملامسته للشبهة التي في ذلك بدعة خالفة للسنة، ولا نزاع بين المسلمين أن الجنب لو مسَّ مغتسلًا لم يقدح في صحة غسله.

وأما المسخن بالنجاسة فليس بنجس باتفاق الأئمة إذا لم يحصل له ما ينجسه، وأما كراهته ففيها نزاع، لا كراهة فيه في مذهب الشافعي، وأبي حنيفة، ومالك، وأحمد في

إحدى الروايتين عنها، وكرهه مالك وأحمد في الرواية الأخرى عنها. وهذه الكراهة لها مأخذان :

أحدهما: احتمال وصول أجزاء النجاسة إلى الماء؛ فيبقى مشكوكاً في طهارته شكاً مستنداً إلى امارة ظاهرة، فعلى هذا المأخذ متى كان بين الوقود والماء حاجز حصين كمياه الحمامات لم يكره؛ لأنه قد تيقن أن الماء لم تصل إليه النجاسة.

وهذه طريقة طائفة من أصحاب أحمد كالشريف أبي جعفر، وابن عقيل، وغيرهما.

والثاني : أن سبب الكراهة كونه سخن بإيقاد النجاسة ؛ واستعمال النجاسة مكروه عندهم ؛ والحاصل بالمكروه مكروه .

وهذه طريقة القاضي وغيره.

فعلى هذا إنما الكراهة إذا كان التسخين حصل بالنجاسة. فأما إذا كان غالب الوقود طاهراً أو شكّ فيه لم تكن هذه المسألة.

وأما دخان النجاسة : فهذا مبني على أصل، وهو أن العين النجسة الخبيشة إذا استحالت حتى صارت طيبة كغيرها من الأعيان الطيبة ـ مثل أن يصير ما يقع في الملاحة من دم، وميتة، وخنزير، ملحاً طيباً، كغيرها من الملح، أو يصير الوقود رماداً، وخرسفاً، وقصر ملاً، ونحو ذلك ـ ففيه للعلماء قولان :

أحدهما: لا يطهر. كقول الشافعي؛ وهو أحد القولين في مـذهب مالـك؛ وهو المشهور عن أصحاب أحمد؛ وإحدى الروايتين عنه؛ والروايـة الأخرى: أنـه طاهـر؛ وهذا مذهب أبي حنيفة ومالك في أحد القولين؛ وإحدى الروايتين عن أحمد.

ومذهب أهل الظاهر وغيرهم: أنها تطهر. وهذا هو الصواب المقطوع به؛ فإن هذه الأعيان لم تتناولها نصوص التحريم لا لفظاً ولا معنى؛ فليست محرمة ولا في معنى المحرم، فلا وجه لتحريمها، بل تتناولها نصوص الحل؛ فإنها من الطيبات. وهي أيضاً في معنى ما اتفق على حله، فالنص والقياس يقتضي تحليلها.

وأيضاً فقد اتفقوا كلهم على الخمر إذا صارت خلاً بفعل الله تعالى صارت حلالًا طيباً، واستحالة هذه الأعيان أعظم من استحالة الخمر، والذين فرقوا بينهما قالـوا: الخمر نجست بالاستحالة فطهرت بالاستحالة بخلاف الدم والميتة ولحم الخنزير.

وهذا الفرق ضعيف؛ فإن جميع النجاسات نجست أيضاً بالاستحالة؛ فإن الدم مستحيل عن أعيان طاهرة، وكذلك العذرة، والبول، والحيوان النجس، مستحيل عن مادة طاهرة مخلوقة.

وأيضاً فإن الله تعالى حرم الخبائث لما قيام بها من وصف الخبث، كما أنه أباح الطيبات لما قام بها من وصف الطيب، وهذه الأعيان المتنازع فيها ليس فيها شيء من وصف الخبث، وإنما فيها وصف الطيب.

فإذا عرف هذا: فعلى أصح القولين: فالدخان، والبخار المستحيل عن النجاسة طاهر؛ لأنه أجزاء هوائية، ونارية، وماثية؛ وليس فيه شيء من وصف الخبث.

وعلى القول الآخر فلا بد أن يعفى من ذلك عما يشق الاحتراز منه. كما يعفى عما يشق الاحتراز منه على أصح القولين.

ومَنْ حكم بنجاسة ذلك ولم يعف عما يشق الاحتراز منه فقوله أضعف الأقوال.

هذا إذا كان الوقود نجساً. فأما الطاهر كالخشب، والقصب، والشوك فلا يؤثر باتفاق العلماء، وكذلك أرواث ما يؤكل لحمه من الإبل والبقر والغنم والخيل؛ فإنها طاهرة في أصح قولي العلماء. والله أعلم.

وأما الماء الذي يجري على أرض الحمّام، مما يفيض وينزل من أبدان المغتسلين غسل النظافة، وغسل الجنابة، وغير ذلك، فإنه طاهر، وإن كان فيه من الغسل: كالسدر، والخطمي، والأشنان ما فيه، إلا إذا علم في بعضه بول، أو قيء، أو غير ذلك من النجاسات: فذلك الماء الذي خالطته هذه النجاسات له حكم.

وأما ما قبله، وما بعده، فلا يكون له حكمه بلا نزاع، لا سيها وهذه المياه جارية بلا ريب، بل ماء الحمّام الذي هو فيه إذا كان الحوض فائضاً فإنه جار في أصح قولي العلماء، وقد نص على ذلك أحمد وغيره من العلماء، وهو بمنزلة ما يكون في الأنهار من حفرة ونحوها؛ فإن هذا الماء، وإن كان الجريان على وجهه، فإنه يستخلف شيئاً فشيئاً؛ ويذهب ويأتي ما بعده؛ لكن يبطىء ذهابة بخلاف الذي يجري جميعه.

وقد تنازع العلماء في الماء الجاري على قولين :

أحدهما: لا ينجس إلا بالتغير. وهذا مذهب أبي حنيفة مع تشديده في الماء

الدائم، وهو أيضاً مذهب مالك، والقول القديم للشافعي، وهو أنص الـروايتين عن أحمد واختيار محققي أصحابه.

والقول الآخر للشافعي : وهي الرواية الأخرى عن أحمد : أنه كالدائم فتعتبسر الجرية .

والصواب الأول؛ فإن النبي على فرق بين الدائم والجاري في نهيه عن الاغتسال فيه والبول فيه، وذلك يدل على الفرق بينهما، ولأن الجاري إذا لم تغيره النجاسة فلا وجه لنجاسته.

وقوله ؛ «إذا بلغ الماء قلتين لم يحمل الخبث» (من المحال على ما دونهما بالمفهوم، والمفهوم لا عموم له فلا يدل ذلك على أن ما دون القلتين يحمل الخبث، بل إذا فرق فيه بين دائم وجار، أو إذا كان في بعض الأحيان يحمل الخبث كان الحدث معمولاً به.

فإذا كان طاهراً بيقين وليس في نجاسته نص، ولا قياس ، وجب البقاء على طهارته مع بقاء صفاته.

وإذا كان حوض الحمام الفائض؟ إذا كان قليلًا ووقع فيه بول، أو دم، أو عذرة، ولم تغيره: لم ينجسه على الصحيح.

فكيف بالماء الذي جميعه يجري على أرض الحمام؟ فإنه إذا وقعت فيه نجاسة ولم تغيره لم ينجس.

وهذا يتضح به كأنرى؛ وهو:

أن الأرض وإن كانت تراباً، أو غير تراب إذا وقعت عليها نجاسة من بـول، أو عذرة، أو غيرهما : فإنه إذا صب الماء عـلى الأرض حتى زالت عين النجاسة ؛ فـالماء والأرض طاهران، وإن لم ينفصل الماء في مذهب جماهير العلماء، فكيف بالبلاط؟ .

ولهذا قالوا: أن السطح إذا كانت عليه نجاسة وأصابه ماء المطرحتي أزال عينها، كان ما ينزل من الميازيب طاهراً؛ فكيف بأرض الحمام؟.

فإذا كان بها بول، أو قيء، فصب عليه ماء حتى ذهبت عينه: كان الماء والأرض طاهرين، وإن لم يجر الماء؛ فكيف إذا جرى وزال عن مكانه؟ والله أعلم.

<sup>(</sup>٤٥) سبق تخريجه.

وقد بسطنا الكلام على ذلك في غير هذا الموضع؛ وذكرنا بضعة عشر دليلاً شرعياً على طهارة بول ما يؤكل لحمه وروثه، فإذا كانت طاهرة فكيف بالمستحيل منها أيضاً؟.

وطهارة هذه الأرواث بيّنة في السنّة، فلا يجعل الخلاف فيها شبهة يستحب لأجله اتقاء ما خالطته؛ إذ قد ثبت بالسنة الصحيحة أن النبي على وأصحابه كانوا يلابسونها.

وأما روث ما لا يؤكل لحمه: كالبغال، والحمير: فهذه نجسة عند جمهور العلماء. وقد ذهب طائفة إلى طهارتها؛ وأنه لا ينجس من الأرواث، والأبوال، إلا بول الآدمي، وعذرته؛ لكن على القول المشهور قول الجمهور إذا شك في الروثة: هل هي من روث ما يؤكل لحمه، أو من روث ما لا يؤكل لحمه؟ ففيها قولان للعلماء هما وجهان في مذهب أحمد:

أحدهما: يحكم بنجاستها؛ لأن الأصل في الأرواث النجاسة.

والثاني: وهو الأصح: يحكم بطهارتها؛ لأن الأصل في الأعيان الطهارة.

ودعوى أن الأصل في الأرواث النجاسة ممنوع؛ فلم يدل على ذلك لا نص ولا إجماع، ومن ادّعى أصلًا بلا نص ولا إجماع فقد أبطل، وإذا لم يكن معه إلا القياس فروث ما يؤكل لحمه طاهر؛ فكيف يدعي أن الأصل نجاسة الأرواث؟.

إذا عرف ذلك. فإن تيقن أن الوقود نجس فالدخان من مسائل الاستحالة كها تقدم. وأما إذا تيقن طهارته فلا نزاع فيه. وإن شك: هل فيه نجس؟ فالأصل الطهارة، وإن تيقن أن فيه روثاً وشك في نجاسته فالصحيح الحكم بطهارته. وإن علم اشتماله على طاهر ونجس وقلنا بنجاسة المستحيل عنه: كان له حكمه فيها يصيب بدن المغتسل، يجوز أن يكون من الطاهر ويجوز أن يكون من النجس، فلا ينجس بالشك، كها لو أصابه بعض رماد مثل هذا الوقود، فإنا لا نحكم بنجاسة البدن بذلك وان تيقنا أن في الوقود نجساً، لإمكان أن يكون هذا الرماد غير نجس، والبدن طاهر بيقين، فلا نحكم بنجاسته بالشك. وهذا إذا لم يختلط الرماد النجس بالطاهر؛ أو البخار النجس بالطاهر؛

فأما إذا اختلطا بحيث لا يتميز أحدهما عن الآخر : فيها أصاب الإنسان يكون منهها جميعاً؛ ولكن الوقود في مقره لا يكون مختلطاً، بل رماد كل نجاسة يبقى في حيزها.

فإن قيل : لو اشتبه الحلال بالحرام كاشتباه أخته بأجنبية، أو الميتة بالمذكاة اجتنبهما جميعاً.

ولو اشتبه الماء الطاهـر بالنجس: فقيـل: يتحرى للطهـارة إذا لم يكن النجس نجس الأصل، بأن يكون بولًا، كما قاله الشافعي.

وقيل : لا يتحرى؛ بل يجتنبها، كما لو كان أحدهما بولًا، وهو المشهور من مذهب أحمد وطائفة من أصحاب مالك.

وقيل : يتحرى إذا كانت الآنية أكبر، وهذا مـذهب أبي حنيفة، وطائفة من أصحاب أحمد.

وفي تقدير الكبير نزاع معروف عندهم، فهنا أيضاً اشتبهت الأعيان النجسة بالطاهرة، فاشتبه الحلال بالحرام.

قيل: هذا صحيح، ولكن مسألتنا ليست من هذا الباب، فإنه إذا اشتبه الحلال بالحرام اجتنبهما؛ لأنه إذا استعملهما لزم استعمال الحرام قطعاً وذلك لا يجوز، فهو بمنزلة اختلاط الحلال بالحرام على وجه لا يمكن تمييزه كالنجاسة إذا ظهرت في الماء، وإن استعمل أحدهما من غير دليل شرعي كان ترجيحاً بلا مرجح؛ وهما مستويان في الحكم، فليس استعمال هذا بأولى من هذا؛ فيجتنبان جميعاً.

وأما اشتباه الماء الطاهر بالنجس؛ فإنما نشأ فيه النزاع لأن الطهارة بالطهور واجبة؛ وبالنجس حرام، فقد اشتبه واجب بحرام.

والذين منعوا التحري قالوا: استعمال النجس حرام.

وأما استعمال الطهور فإنما يجب مع العلم والقدرة؛ وذلك منتف هنا؛ ولهذا تنازعوا : هل يحتاج إلى أن يعدم الطهور بخلط أوراقه؟ .

على قولين مشهورين :

أصحها أنه لا يجب؛ لأن الجهل كالعجز. والشافعي رحمه الله إنما جوَّز التحري إذا كان الأصل فيهما الطهارة؛ لأنه حينئذ يكون قد استعمل ما أصله طاهر وقد شك في تنجّسه، فيبقى الأمر فيه على استصحاب الحال.

والذين نازعوه قالوا: ما صار نجساً بالتغير فهو بمنزلة نجس الأصل؛ وقد زال

الاستصحاب بيقين النجاسة، كما لو حرمت إحدى امرأتيه برضاع، أو طلاق، أو غيرهما؛ فإنه بمنزلة مَنْ تكون محرمة الأصل عنده، ومسألة اشتباه الحلال بالحرام ذات فروع متعددة.

وأما إذا اشتبه الطاهر بالنجس وقلنا: يتحرى؛ أو لا يتحرى:

فإنه إذا وقع على بدن الإنسان، أو ثوبه، أو طعامه شيء من أحدهما لا ينجسه؛ لأن الأصل الطهارة وما ورد عليه مشكوك في نجاسته، ونحن منعنا من استعمال أحدهما لأنه ترجيح بلا مرجح.

فأما تنجس ما أصابه ذلك فلا يثبت بالشك، نعم! لو أصابا ثوبين حكم بنجاسة أحدهما، ولو أصابا بدنين فهل يحكم بنجاسة أحدهما؟ هذا مبني على ما إذا تيقن الرجلان أن أحدهما أحدث أو أن أحدهما طلق امرأته، وفيه قولان:

أحدهما: أنه لا يجب على واحد منهما طهارة ولا طلاق، كما هو مذهب الشافعي وغيره وأحد القولين في مذهب أحمد؛ لأن الشك في رجلين لا في واحد؛ فكل واحد منهما له أن يستضحب حكم الأصل في نفسه.

والثاني: أن ذلك بمنزلة الشخص الواحد، وهو القول الآخر في مذهب أحمد، وهو أقوى؛ لأن حكم الإيجاب، أو التحريم يثبت قطعاً في حق أحدهما، فلا وجه لرفعه عنها جميعاً.

وسر ما ذكرناه أنه إذا اشتب الطاهر بالنجس، فاجتنابهما جميعاً واجب؛ لأنه يتضمن لفعل المحرم، واجتناب أحدهما لأن تحليله دون الآخر تحكم؛ ولهذا لما رخص مَنْ رخص في بعض الصور عضده بالتحري؛ أو به واستصحابه الحلال.

فأما ما كان حلالًا بيقين ولم يخالطه ما حكم بأنه نجس فكيف ينجس؟ .

ولهذا لو تيقن أن في المسجد أو غيره بقعة نجسة، ولم يعلم عينها؛ وصلى في مكان منه ولم يعلم أنه المتنجس: صحت صلاته؛ لأنه كان طاهراً بيقين ولم يعلم أنه نجس.

وكذلك لو أصابه شيء من طين الشوارع لم يحكم بنجاسته، وإن علم أن بعض طين الشوارع نجس.

ولا يفرق في هذا بين العدد المنحصر وغير المنحصر؛ وبين القلتين والكثير؛ كما

قيل مثل ذلك في اشتباه الأخت بالأجنبية؛ لأنه هناك اشتبه الحلال بالحرام، وهنا شك في طريان التحريم على الحلال.

وإذا شك في النجاسة: هل أصابت الثوب أو البدن؟ فمن العلماء مَنْ يأمر بنضحه؛ ويجعل حكم المشكوك فيه النضح؛ كما يقوله مالك. ومنهم مَنْ لا يوجب ذلك. فإذا احتاط ونضح المشكوك فيه كان حسناً، كما رُوي في نضح أنس للحصير الذي إسوَّد من طول ما لبس، ونضح عمر ثوبه؛ ونحو ذلك. والله أعلم.

\* \* \*

هل يتوضأ بماء نجس إذا لم يوجد غيره؟ .

وسئل : عن أناس في مفازة ومعهم قليل ماء، فولغ الكلب فيه وهم في مفازة معطشة فها الحكم فيه؟ .

فأجاب: يجوز لهم حبسه لأجل شربه إذا عطشوا ولم يجدوا ماء طيباً فإن الخبائث جميعاً تباح للمضطر، فله أن يأكل عند الضرورة الميتة والدم، ولحم الخنزير، وله أن يشرب عند الضرورة ما يرويه كالمياه النجسة، والأبوال التي ترويه، وإنما منعه أكثر الفقهاء عن شرب الخمر؛ قالوا: لأنها تزيده عطشاً.

وأما التوضؤ بماء الولوغ : فلا يجوز عند جماهير العلماء، بل يعدل عنه إلى التيمم.

ويجب على المضطر أن يأكل، ويشرب ما يقيم به نفسه، فمن اضطر إلى الميتة، أو الماء النجس، فلم يشرب ولم يأكل حتى مات : دخل النار، ولو وجد غيره مضطراً إلى ما معه من الماء الطيب، أو النجس؛ فعليه أن يسقيه إياه، ويعدل إلى التيمم، سواء كان عليه جنابة، أو حدث صغير.

ومن اغتسل، وتوضأ وهناك مضطر من أهل الملة، أو الله أو دوابهم المعصومة، فلم يسقه: كان آثماً عاصياً. والله أعلم.

\* \* \*

# فتاوى باب الآنية

حكم أواني النحاس المطعمة بالفضة والذهب وغير ذلك :

سئل : عن أواني النحاس المطعمة بالفضة ـ كالطاسات وغيرهـا ـ هل حكمهـا حكم آنية الذهب والفضة، أم لا؟ .

فأجاب: الحمد لله: أما المضبب بالفضة من الآنية وما يجري مجراها من الآلات \_ سواء سمى الواحد من ذلك إناء أو لم يسم \_ وما يجري مجرى المضبب: كالمباخر، والمجامر، والطشوت، والشمعدانات، وأمثال ذلك: فإن كانت الضبة يسيرة لحاجة مثل: تشعيب القدح، وشعيرة السكين، ونحو ذلك مما لا يباشر بالاستعمال: فلا بأس بذلك.

ومراد الفقهاء بالحاجة هنا: أن يحتاج إلى تلك الصورة كما يحتاج التشعيب والشعيرة، سواء كان من فضة، أو نحاس، أو حديد، أو غير ذلك.

وليس مرادهم أن يحتاج إلى كونها من فضة ، بل هذا يسمونه في مثل هذا ضرورة ، والضرورة تبيح الذهب، والفضة مفرداً وتبعاً ، حتى لو احتاج إلى شد أسنانه بالذهب؛ أو اتخذ أنفاً من ذهب ونحو ذلك : جاز \_ كها جاءت به السنة \_ مع أنه ذهب، ومع أنه مفرد.

وكذلك لو لم يجد ما يشربه إلا في إناء ذهب، أو فضة جاز له شربه، ولو لم يجد ثوباً يقيه البرد، أو يقيه السلاح، أو يستر به عورته إلا ثوباً من حرير منسوج بذهب، أو فضة جاز له لبسه؛ فإن الضرورة تبيح أكل الميتة، والدم، ولحم الخنزير، بنص القرآن، والسنة وإجماع الأمة.

مع أن تحريم المطاعم أشد من تحريم الملابس؛ لأن تـأثير الخبـائث بالممـازجة، والمخالطة للبدن : أعظم من تأثيرها بالملابسة، والمباشرة للظاهر. ولهذا كانت النجاسات التي تحرم ملابستها يحرم أكلها، ويحرم من أكـل السموم ونحوها من المضرات ما ليس بنجس، ولا يحرم مباشرتها.

ثم ما حرم لخبث جنسه أشد مما حرم لما فيه من السرف، والفخر، والخيلاء.

فإن هذا يحرم القدر الذي يقتضي ذلك منه ويباح للحاجة؛ كما أبيح للنساء لبس الذهب، والحرير لحاجتهن إلى التزين؛ وحرم ذلك على الرجال، وأبيح للرجال من ذلك اليسير كالعلم؛ ونحو ذلك مما ثبت في السنة.

ولهذا كان الصحيح من القولين في مذهب أحمد وغيره جواز التداوي بهذا الضرب دون الأول، كما رخص النبي ﷺ للزبير وطلحة في لبس الحرير من حكة كانت بهما.

ونهى عن التداوي بالخمر، وقال : «إنها داء وليست بدواء» (٤٦).

ونهى عن الدواء الخبيث؛ ونهى عن قتل الضفدع لأجل التداوي بها، وقال : «إن نقنقتها تسبيح »(٤٧).

وقال : «إن الله لم يجعل شفاء أمتي فيها حُرِّمَ عليها» (٤٨).

ولهذا استدل بإذنه للعرنيين في الـتداوي بأبوال الإبل، وألبانها على أن ذلك ليس من الخبائث المحرمة النجسة؛ لنهيه عن التداوي بمثل ذلك؛ ولكونه لم يأمر بغسل ما يصيب الأبدان، والثياب، والآنية من ذلك.

وإذا كان القائلون بطهارة أبوال الإبل تنازعوا في جواز شربها لغير الضرورة؛ وفيه عن أحمد روايتان منصوصتان: فذاك لما فيها من القذارة الملحق لها بالمخاط والبصاق والمنيّ؛ ونحو ذلك من المستقذرات التي ليست بنجسة، التي يشرع النظافة منها، كها يشرع نتف الإبط، وحلق العانة؛ وتقليم الأظافر، وإحفاء الشارب. ولهذا أيضاً كان هذا الضرب محرماً في باب الآنية والمنقولات على الرجال والنساء. فآنية الذهب، والفضة حرام على الصنفين، بخلاف التحلي بالذهب، ولباس الحرير؛ فإنه مباح للنساء.

<sup>(</sup>٤٦) رواه الدارمي في سننه، كتاب الأشربة باب ٦. ومسلم في صحيحه، كتاب الأشربة حـديث ١٢. وأبو داود في سننه، كتاب الطب باب ٨.

<sup>(</sup>٤٧) (٤٨) سبق نخريجه.

وباب الخبائث بالعكس؛ فإنه يرخص في استعمال ذلك فيها ينفصل عن بدن الإنسان ما لا يباح إذا كان متصلاً به، كما يباح إطفاء الحريق بالخمر، وإطعام الميتة للبزاة، والصقور؛ وإلباس الدابة الشوب النجس؛ وكذلك الاستصباح بالدهن النجس في أشهر قولي العلماء وهو أشهر الروايتين عن أحمد.

وهذا لأن استعمال الخبائث فيها يجري مجرى الإتلاف ليس فيه ضرر، وكذلك في الأمور المنفصلة، بخلاف استعمال الحرير والذهب، فإن هذا غاية السرف، والفخر، والخيلاء.

وبهذا يظهر غلط مَنْ رخص من الفقهاء من أصحاب أحمد وغيرهم في إلباس دابته الثوب الحرير؛ قياساً على إلباس الثوب النجس! فإن هذا بمنزلة مَنْ يجوِّز افتراش الحرير، ووطأه قياساً على المصورات؛ أو مَنْ يبيح تحلية دابته بالذهب والفضة، قياساً على مَنْ يبيح إلباسها الثوب النجس.

فقد ثبت بالنص تحريم افتراش الحرير كما ثبت تحريم لباسه.

وبهذا يظهر أن قول مَنْ حرم افتراشه على النساء \_ كما هـ و قول المراوزة من أصحاب الشافعي \_ أقرب إلى القياس من قول مَنْ أباحه للرجال؛ كما قاله أبو حنيفة . وإن كان الجمهور على أن الافتراش كاللباس يحرم على الرجال دون النساء؛ لأن الافتراش لباس .

كما قال أنس: فقمت إلى حصير لنا قد اسودً من طول ما لبس.

إذ لا يلزم مَنْ أباحه التزين على البـدن إباحـة المنفصل؛ كما في آنيـة الـذهب والفضة، فإنهم اتفقوا على أن استعمال ذلك حرام على الزوجين : الذكر والأنثى.

وإذا تبين الفرق بين ما يسميه الفقهاء في هذا الباب حاجة، وما يسمونه ضرورة : فيسير الفضة التابع يباح عندهم للحاجة، كما في حديث أنس : «إن قدح رسول الله على الكسر شعب بالفضة» (٤٩)، سواء كان الشاعب له رسول الله على أوكان هو أنساً.

وأما إن كان اليسير للزينة ففيه أقوال في مذهب أحمد وغيره :

التحريم، والإباحة، والكراهة. قيل : والرابع : أنه يباح من ذلك ما لا يباشر

<sup>(</sup>٤٩) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الخمس باب ٥.

بالإستعمال، وهذا هو المنصوص عنه، فينهى عن الضبة في موضع الشرب دون غيره.

ولهذا كره حلقة الذهب في الإناء اتباعاً لعبد الله بن عمر في ذلك، فإنه كره ذلك، وهو أولى ما اتبع في ذلك.

وأما ما يروى عنه مرفوعاً : «مَنْ شرب في إناء ذهب أو فضة أو إناء فيه شيء من ذلك»فإسناده ضعيف.

ولهذا كان المباح من الضبة إنما يباح لنا استعماله عند الحاجة، فأما بدون ذلك؟.

قيل: يكره. وقيل: يحرم.

ولذلك كره أحمد الحلقة في الإِناء اتباعاً لعبد الله بن عمر.

والكراهة منه: هل تحمل على التنزيه أو التحريم؟.

على قولين لأصحابه. وهذا المنع هو مقتضى النص والقياس، فإن تحريم الشيء مطلقاً يقتضي تحريم كل جزء منه، كما أن تحريم الخنزير، والميتة، والدم اقتضى لك.

وكذلك تحريم الأكل والشرب في آنية الذهب والفضة يقتضي المنع من أبعاض ذلك.

وكذلك النهي عن لبس الحرير اقتضى النهي عن أبعاض ذلك، لـولا ما ورد من استثناء موضع إصبعين أو ثلاث أو أربع في الحديث الصحيح.

ولهذا وقع الفرق في كلام الله ورسوله على وكلام سائر الناس بين باب النهي والتحريم وباب الأمر والإيجاب، فإذا نهى عن شيء نهى عن بعضه، وإذا أمر بشيء كان أمراً بجميعه.

ولهذا كان النكاح حيث أمر به كان أمراً بمجموعه. وهو العقد والوطء.

وكذلك إذا أبيح كما في قوله :

﴿ فانكحوا ما طاب لكم من النساء ﴾ (٥٠).

﴿حتى تنكح زوجاً غيره﴾ .

<sup>(</sup>٥٠) سورة: النساء. آية: ٣.

﴿ وانكحوا الأيامي منكم والصالحين من عبادكم وإمائكم ﴾ (٥٠). «يا معشر الشباب! مَنْ استطاع منكم الباءة فليتزوج » (٢٥٠).

وحيث حرم النكاح كان تحريماً لأبعاضه، حتى يحرم العقد مفرداً والوطء مفرداً، كما في قوله : ﴿ولا تنكحوا ما نكح آباؤكم من النساء إلا ما قد سلف﴾ (٣٠).

وكما في قوله : ﴿حرمت عليكم أمهاتكم﴾ (٤°) الآية إلى آخرها.

وكما في قوله : «لا يَنْكح المحرم ولا يُنْكِحْ »(°°) ونحو ذلك.

ولهـذا فرق مـالك وأحمـد ـ في المشهور عنـه ـ بين مَنْ حلف ليفعلن شيئاً ففعل بعضه : أنه لا يبر، وَمَنْ حلف لا يفعل شيئاً ففعل بعضه : أنه يجنث.

وإذا كان تحريم الذهب، والحرير على الرجال وآنية الذهب، والفضة على الزوجين يقتضي شمول التحريم لأبعاض ذلك : بقي اتخاذ اليسير لحاجة أو مطلقاً، فالإتخاذ اليسير فيه تفصيل؛ ولهذا تنازع العلماء في جواز اتخاذ الآنية بدون استعمالها، فرخص فيه أبو حنيفة، والشافعي، وأحمد في قول؛ وإن كان المشهور عنها تحريمه؛ إذ الأصل أن ما حُرِّم استعماله حُرِّم اتخاذه : كآلات الملاهي.

وأما إن كانت الفضة التابعة كثيرة ففيها أيضاً قولان في مذهب الشافعي وأحمد، وفي تحديد الفرق بين الكثير، واليسير؛ والترخيص في لبس خاتم الفضة أو تحلية السلاح

<sup>(</sup>٥١) سورة: البقرة. آية ٢٣.

<sup>(</sup>٥٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الصوم باب ١٠، وكتاب النكاح باب ٢، ٣. ومسلم في صحيحه، كتاب النكاح باب ١، وأبو داود في سننه، كتاب الصيام باب ٢، والنسائي في سننه، كتاب الصيام باب ٤٣، وكتاب النكاح باب ٣، وابن ماجة في سننه، كتاب النكاح باب ١. والدارمي في سننه، كتاب النكاح باب ٢. والإمام أحمد في المسند ٢٠٨١، ٤٢٥، ٤٣٢، ٤٢٥، ٤٣٢.

<sup>(</sup>٥٣) سورة: النساء آية: ٢٢.

<sup>(</sup>٥٤) سورة: النساء آية: ٢٣.

<sup>(</sup>٥٥) رواه مسلم في صحيحه، كتاب النكاح حديث ٤١: ٤٥. وأبو دواد في سننه، كتاب المناسك باب ٣٨. والترمذي في سننه، كتاب الحج باب ٢٣. والنسائي. في سننه، كتاب المناسك باب ٩١، وكتاب النكاح باب ٨٥. والدارمي في سننه، كتاب النكاح باب ١٥. والدارمي في سننه، كتاب النكاح باب ١٧. ومالك في الموطأ، كتاب الحج حديث ٧٠، ٧٣. وأحمد في المسند ٥٧/١، ١٥، ٦٥، ٦٥، ٣٧.

من الفضة؛ وهذا فيه إباحة يسير الفضة مفرداً؛ لكن في اللباس والتحلي وذلك يباح فيه ما لا يباح في باب الآنية كها تقدم التنبيه على ذلك.

وله ذا غلط بعض الفقهاء من أصحاب أحمد؛ حيث حكى قبولاً بإباحة يسير الذهب تبعاً في الآنية عن أبي بكر عبد العزيز، وأبو بكر إنما قال ذلك في باب اللباس والتحلى؛ كعلم الذهب ونحوه.

وفي يسير الذهب في باب اللباس، عن أحمد أقوال:

أحدها : الرخصة مطلقاً؛ لحديث معاوية «نهى عن الذهب إلا مقطعاً»<sup>(٥٦)</sup>.

ولعل هذا القول أقوى من غيره، وهو قول أبي بكر.

والثاني: الرخصة في السلاح فقط.

والثالث: في السيف خاصة، وفيه وجه بتحريمه مطلقاً، لحديث أسماء « لا يباح من الذهب ولا خريصة».

والخريصة : عين الجرادة.

لكن هذا قد يحمل على الذهب المفرد دون التابع؛ ولا ريب أن هذا محرم عند الأئمة الأربعة؛ لأنه قد ثبت عن النبي على : أنه نهى عن خاتم الذهب(٥٠)؛ وإن كان قد لبسه من الصحابة مَنْ لم يبلغه النهي.

ولهذا فرق أحمد وغيره بين يسير الحرير مفرداً: كالتكة، فنهى عنه؛ وبين يسيره تبعاً: كالعلم؛ إذ الاستثناء وقع في هذا النوع فقط.

<sup>(</sup>٥٦) رواه أبو داود في سننه باب ٨ من لبس الخاتم. والنسائي في سننه، الزينة باب ٤٠. والإمام أحمد في المسند ٩٢/٤، ٩٣، ٩٥، ٩٩. ٩٩.

فكما يفرق في الرخصة بين اليسير والكثير: فيفرق بـين التابـع والمفرد، ويحمـل حديث معاوية «إلا مقطعاً» على التابع لغيره.

وإذا كانت الفضة قد رخص منها في باب اللباس، والتحلي في اليسير، وإن كان مفرداً: فالذين رخصوا في اليسير أو الكثير التابع في الآنية ألحقوها بالحرير الذي أبيح يسيره تبعاً للرجال في الفضة التي أبيح يسيرها مفرداً أولاً؛ ولهذا أبيح في أحد قولي العلماء، وهو إحدى الروايتين عن أحمد حلية للنطقة من الفضة؛ وما يشبه ذلك من لباس الحرب كالخوذة؛ والجوشن؛ والران؛ وحمائل السيف.

وأما تحلية السيف بالفضة فليس فيه هذا الخلاف، والذين منعوا قالوا: الرخصة وقعت في باب اللباس دون باب الآنية؛ وباب اللباس أوسع كما تقدم. وقد يقال: إن هذا أقوى؛ إذ لا أثر في هذه الرخصة. والقياس كما ترى.

وأما المضبب بالذهب فهذا داخل في النهي؛ سواء كان قليلًا، أو كثيراً، والخلاف المذكور في الفضة مُنتف ههنا، لكن في يسير الذهب في الآنية وجه للرخصة فيه.

وأما التوضؤ والاغتسال من آنية الذهب والفضة: فهذا فيه نزاع معروف في مذهب أحمد، لكنه مركب على إحدى الروايتين، بل أشهرهما عنه في الصلاة في الدار المغصوبة؛ واللباس المحرم كالحرير، والمغصوب، والحج بالمال الحرام، وذبح الشاة بالسكين المحرمة، ونحو ذلك مما فيه أداء واجب، واستحلال محظور، فأما على الرواية الأخرى التي يصحح فيها الصلاة والحج ويبيح الذبح: فإنه يصحح الطهارة من آنية الذهب والفضة.

وأما على المنع فلأصحابه قولان :

(أحدهما): الصحة. كما هو قول الخرقي وغيره.

(والثاني): البطلان. كما هو قول أبي بكر؛ طرداً لقياس الباب.

والذين نصروا قول الخرقي أكثر أصحاب أحمد : فرقوا بفرقين :

أحدهما: أن المحرم هنا منفصل عن العبادة؛ فإن الإناء منفصل عن المتطهر بخلاف لابس المحرم، وآكله والجالس عليه؛ فإنه مباشر له، قالوا: فأشبه ما لو ذهب إلى الجمعة بدابة مغصوبة.

وضعف آخرون هذا الفرق بأنه لا فرق بين أن يغمس يده في الإناء المحرم، وبين أن يغترف منه، وبأن النبي على جعل الشارب من آنية الذهب والفضة إنحا يجرجر في بطنه نار جهنم (٥٩)، وهو حين انصباب الماء في بطنه يكون قد انفصل عن الإناء.

والفرق الثاني: \_ وهو أفقه \_: قالوا: التحريم إذا كان في ركن العبادة وشرطها أثر فيها، كما إذا كان في الصلاة في اللباس أو اليقعة. وأما إذا كان في أجنبي عنها لم يؤثر، والإناء في الطهارة أجنبي عنها، فلهذا لم يؤثر فيها. والله أعلم.

#### \* \* \*

# حكم جلد الحمر، وجلد ما لا يؤكل لحمه، والميتة :

وسئل : عن جلود الحمر؛ وجلد ما لا يؤكل لحمه، والميتة : هل تطهر بالدباغ أم لا؟ أفتونا مأجورين.

فأجاب : الحمد لله رب العالمين : أما طهارة جلود الميتة بالدباغ ففيها قـولان مشهوران للعلماء في الجملة :

أحدهما : أنها تطهر بالدباغ. وهو قول أكثر العلماء، كأبي حنيفة؛، والشافعي، وأحمد في إحدى الروايتين.

والثاني: لا تطهر. وهو المشهور في مذهب مالك، ولهذا يجوز استعمال المدبوغ في الماء دون المائعات، لأن الماء لا ينجس بذلك، وهو أشهر الروايتين عن أحمد أيضاً، اختارها أكثر أصحابه.

لكن الرواية الأولى هي آخر الروايتين عنه، كما نقله الترمذي عن أحمد بن الحسن الترمذي عنه أنه كان يذهب إلى حديث ابن عكيم (٥٩)، ثم ترك ذلك بآخرة. وحجة هذا القول شيئان :

<sup>(</sup>٥٨) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الأشربة باب ٢٨. ومسلم في صحيحه، كتاب اللباس باب ٢٢١. والدارمي في سننه، كتاب الأشربة باب ٢٥. والدارمي في سننه، كتاب الأشربة. باب ٢٥. ومالك في الموطأ، كتاب صفة النبي حديث ١١. والإمام أحمد في المسند ١٩٨٦، ٣٠١، ٣٠٤، ٣٠٢، ٣٠٣.

<sup>(</sup>٥٩) سيأتي نص الحديث بعد قليل.

البخاري ذكر الدباغ في حديث ميمونة من قول النبي ﷺ، وطعن هؤلاء فيها رواه مسلم وغيره، إذ كانوا أثمة لهم في الجديث اجتهاد.

وقالوا: روى ابن عيينة الدباغ عن الزهري، والزهري كان يجوز استعمال جلود الميتة بلا دباغ، وذلك يبين أنه ليس في روايته ذكر الدباغ، وتكلموا في ابن وعلة.

والثاني: أنهم قالوا: أحاديث الدباغ منسوخة بحديث ابن عكيم، وهو قوله صلى الله تعالى عليه وسلم فيها كتب إلى جهينة: «كنت رخصت في جلود الميتة فإذا أتاكم كتابي هذا فلا تنتفعوا من الميتة بإهاب ولا عصب» (٢٠٠).

فكلا هاتين الحجتين مأثورة عن الإمام أحمد نفسه في جوابه ومناظراته في الرواية الأولى المشهورة.

وقد احتج القائلون بالدباغ بما في الصحيحين : عن عبد الله بن عباس : أن النبي على مر بشاة ميتة فقال : «هـلا استمتعتم بإهـابها؟!» قـالوا : يـا رسول الله! إنها ميتة . قال : «إنما حُرِّمَ من الميتة أكلها» (٢١) .

وفي رواية لمسلم : «ألا أخذوا إهابها» فدبغوه فانتفعوا به.

وعن سودة بنت زمعة زوج النبي ﷺ قالت : ماتت لنا شاة فدبغنا مسكها، فها زلنا ننبذ فيه حتى صار شناً(٦٢).

وعن ابن عباس قال: سمعت رسول الله على يقول: «إذا دبغ الإهاب فقد طهر» (٦٣).

<sup>(</sup>٦٠) رواه أبو داود في سننه، كتاب اللباس باب ٣٩. والترمذي في سننه، كتاب اللباس باب ٧. والنسائي في سننه باب ٥ من الفرع. وابن ماجة في سننه، كتاب اللباس باب ٢٦. والإمام أحمد في المسند ٤/٣١٠، ٣١٠.

وكذلك رواه البخاري في صحيحه، كتاب البيوع باب ١٥١، وكتاب الذبائح باب ٣٠.

<sup>(</sup>٦١) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الحيض حديث ١٠٠، ١٠٢، ١٠٤. وأبو داود في سننه، كتاب اللباس باب ٣٨. والنسائي في سننه، في الفرع باب ٥. والإمام أحمد في المسند ٢٩/٤، ٣٣٤، ٣٣٦.

<sup>(</sup>٦٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الأيمان باب ٢١. والنسائي في الفرع باب ٤. والإمام أحمد في المسند ٢١/٦.

<sup>(</sup>٦٣) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الحيض حديث ١٠٥. وأبو داود في سننه، كتاب اللباس باب ٣٨. والترمذي في سننه، كتاب اللباس باب ٧. والنسائي في سننه، باب ٤من الفرع. والدارمي في سننه، كتاب الأضاحي باب ٢٠. ومالك في الموطأ كتاب الصيد حديث ١٧. والإمام أحمد في المسند ١/٢١٩، كتاب الأضاحي باب ٢٠، ومالك في الموطأ كتاب الصيد حديث ٢١. والإمام أحمد في المسند ١/٢١٩،

قلت: وفي رواية له عن عبد الرحمن بن وعلة: إنا نكون بالمغرب ومعنا البربر والمجوس، نؤتى بالكبش قد ذبحوه ونحن لا نأكل ذبائحهم، ونؤتى بالسقاء يجعلون فيه الدلوك؟.

فقال ابن عباس : قد سألنا رسول الله ﷺ عن ذلك فقال : «دباغه طهوره» (٢٤).

وعن عائشة رضي الله عنها: أن النبي ﷺ أمر أن يستمتع بجلود الميتة إذا دبغت. رواه الإمام أحمد وأبو داود وابن ماجة والنسائي (٢٥٠).

وفي رواية عن عائشة قالت : سئل رسول الله ﷺ عن جلود الميتة؟ فقال : «دباغها طهورها». رواه الإمام أحمد والنسائي(٢٦).

وعن سلمة بن المحبق رضي الله عنه: أن رسول الله على مرَّ ببيت بفنائه قربة معلقة فاستقى، فقيل: إنها ميتة؟ فقال: «ذكاة الأديم دباغه». رواه الإمام أحمد، وأبو داود، والنسائى(٦٧).

وأما حديث ابن عكيم فقد طعن بعض الناس فيه بكون حامله مجهولاً، ونحو ذلك مما لا يسوغ ردّ الخديث به.

قال عبد الله بن عكيم: أتانا كتاب رسول الله ﷺ قبل أن يموت بشهر أو شهرين : «أن لا تنتفعوا من الميتة بإهاب ولا عصب» (٦٠٠).

رواه الإمام أحمد. وقال: ما أصلح إسناده. وأبو داود، وابن ماجة، والنسائي والترمذي، وقال حديث حسن.

<sup>(</sup>٦٤) سيأتي تخريجه.

<sup>(</sup>٦٥) رواه أبو داود في سننه، كتاب اللباس باب ٣٨، ٣٩. والنسائي في سننه، باب ٦ من الفرع. والدارمي في سننه، كتاب الأضاحي باب ٢٠. ومالك في الموطأ كتـاب الصيد حـديث ١٨. والإمام أحمـد في المسند ٧٣/، ١٥٨، ١٥٨، ١٥٨.

<sup>(</sup>٦٦) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الحيض حديث ١٠٦، ١٠٧. وأبو داود في سننـه، كتاب اللبـاس باب ٣٨. والنسائي في سننه، في الفرع باب ٤ . والدارمي في سننه، كتاب البيوع باب ٣٥، والأضاحي باب ٢٠. والإمام أحمد في المسند ١/ ٢٧٩، ٢٨٠، ٣٧٢، ٣٥٤/٤ ، ٢٥٥/، ٢٥٥/٦ .

<sup>(</sup>٦٧) رواه النسائي في سننه، باب ٤ من الفرع. والإمام أحمد في المسند ٢٧٢١، ٣٢٧/٣، ٥/٦، ٧. (٦٨) سبق تخريجه.

وأجاب بعضهم عنه بأن : الإهاب اسم للجلد قبل الدباغ، كما نقل ذلك النضر بن شميل وغيره من أهل اللغة.

وأما بعد الدبغ فإنما هو : أديم، فيكون النهي عن استعمالها قبل الدبغ.

فقال المانعون : هذا ضعيف. فإن في بعض طرقه : كتب رسول الله ﷺ ونحن في أرض جهينة «إني كنت رخصت لكم في جلود الميتة، فإذا جاءكم كتابي هذا فلا تنتفعوا من الميتة بإهاب ولا عصب».

رواه الطبراني في «المعجم الأوسط» من رواية فضالة بن المفضل بن فضالة المصري. وقد ضَّعفه أبو حاتم الرازي، لكن هو شديد في التزكية.

وإذا كان النهي بعد الرخصة فالرخصة إنما كانت في المدبوغ.

وتحقيق الجواب أن يقال : حديث ابن عكيم ليس فيه نهي عن استعمال المدبوغ . وأما الرخصة المتقدمة فقد قيل : إنها كانت للمدبوغ وغيره .

ولهذا ذهب طائفة ـ منهم الزهـري وغيره ـ إلى جـواز استعمال جلود الميتة قبل الدباغ تمسكاً بقوله المطلق في حديث ميمونة، وقوله : «إنما حرم من الميتة».

فإن هذا اللفظ يدل على التحريم، ثم لم يتناول الجلد.

وقد رواه الإمام أحمد في «المسند» عن ابن عباس قال: ماتت شاة لسودة بنت زمعة فقالت يا رسول الله! صلى الله عليك وسلم ماتت فلانة. تعني: الشاة. فقال: «فلولا أخذتم مسكها؟!» فقالت: آخذ مسك شاة قد ماتت؟ فقال لها رسول الله ﷺ: «إنما قال: ﴿لا أجد فيها أوحي إلى محرماً على طاعم يطعمه إلا أن يكون ميتة أو دماً مسفوحاً أو لحم خنزير ﴾ (٢٩) وإنكم لا تطعمونه، إن تدبغوه تنتفعوا به »، فأرسلت اليها فسلخت مسكها فدبغته، فاتخذت منه قربة حتى تخرقت عندها (٧٠).

فهذا الحديث يدل على أن التحريم لم يتناول الجلد، وإنما ذكر الدباغ لابقاء الجلد وحفظه، لا لكونه شرطاً في الحل.

وإذا كان كذلك فتكون الرخصة لجهينة في هذا، والنسخ عن هذا، فإن الله تعالى

<sup>(</sup>٦٩) سورة: الأنعام آية: ١٤٥.

<sup>(</sup>۷۰) سبق تخریجه.

ذكر تحريم الميتة في سورتين مكيتين: الأنعام، والنحل. ثم في سورتين مدنيتين: البقرة، والمائدة، والمائدة من آخر القرآن نزولاً كما روى «المائدة آخر القرآن نزولاً، فأحلُّوا حلالها، وحرِّموا حرامها».

وقد ذكر الله فيها من التحريم ما لم يذكره في غيرها، وحرم النبي ﷺ أشياء مثل : أكل كُلّ ذي ناب من السباع، وكُلّ ذي مخلب من الطير.

وإذا كان التحريم زاد بعد ذلك على ما في السورة المكية التي استندت إليها الرخصة المطلقة: فيمكن أن يكون تحريم الانتفاع بالعصب، والإهاب قبل الدباغ ثبت بالنصوص المتأخرة، وأما بعد الدباغ فلم يحرم ذلك قط، بل بين أن دباغه طهوره وذكاته. وهذا يبين أنه لا يباح بدون الدباغ.

وعلى هذا القول فللناس فيها يطهره الدباغ أقوال :

قيل : أنه يطهر كل شيء حتى الحمير. كما هو قول أبي يوسف، وداود.

وقيل : يطهر كل شيء سوى الحمير. كما هو قول أبي حنيفة.

وقيل: يطهر كل شيء إلا الكلب، والحمير. كما هو قول الشافعي، وهو أحـد القولين في مذهب أحمد على القول بتطهير الدباغ، والقول الآخر في مذهبه ـ وهـو قول طوائف من فقهاء الحديث ـ أنه إنما يطهر ما يباح بالذكاة، فلا يطهر جلود السباع.

ومأخذ التردد : أن الدباغ هل هو كالحياة فيطهر ما كان طاهراً في الحياة، أو هو كالذكاة فيطهر ما طهر بالذكاة؟ والثاني أرجح .

ودليل ذلك نهى النبي على عن جلود السباع، كما روى عن أسامة بن عمير الذهلي أن النبي على «نهى عن جلود السباع». رواه أحمد، وأبو داود، والنسائي (٧١).

زاد الترمذي «أن تفرش».

وعن خالد بن معدان قال : وف المقدام بن معدي كرب على معاوية فقال :

<sup>(</sup>٧١) رواه النسائي في سننه، باب ٧ من الفرع. والدارمي في سننه، كتاب الأضاحي باب ١٩. والترمذي في سننه، كتاب اللباس باب ٤٠. والإمام أحمد في المسنده، كتاب اللباس باب ٤٠. والإمام أحمد في المسنده /٧٤/، ٧٥.

أنشدك بالله! هل تعلم أن رسول الله ﷺ نهى عن جلود السباع والركوب عليها؟ قال : نعم! رواه أبو داود والنسائي (٢٢). وهذا لفظه .

وعن أبي ريحانة «نهى رسول الله على عن ركوب النمور». رواه أحمد، وأبو داود وابن ماجة (٧٣).

وروى أبو داود والنسائي عن معاوية، عن النبي ﷺ قال : «لا تصحب الملائكة رفقة فيها جلد غر». رواه أبو داود(٢٤).

وفي هذا القول جمع بين الأحاديث كلها. والله أعلم.

\* \* \*

## حكم طهارة الميتة :

وسئل شيخ الإسلام: عن عظام الميتة، وحافرها، وقرنها، وظفرها، وشعرها، وريشها، وأنفحتها:

هل ذلك كله نجس، أم طاهر، أم البعض منه طاهر، والبعض نجس؟ .

فأجاب: أما عظم الميتة، وقرنها، وظفرها، وما هو من جنس ذلك: كالحافر ونحوه، وشعرها، وريشها، ووبرها: ففي هذين النوعين للعلماء ثلاثة أقوال:

أحدها: نجاسة الجميع. كقول الشافعي في المشهور عنه؛ وذلك رواية عن أحمد.

والثاني: أن العظام ونحوها نجسة، والشعور ونحوها طاهرة. وهذا هو المشهور من مذهب مالك وأحمد.

والثالث : أن الجميع طاهر. كقول أبي حنيفة؛ وهو قول في مذهب مالك وأحمد.

<sup>(</sup>٧٢) أنظر تخريج الحديث السابق.

<sup>(</sup>٧٣) رواه أبو داود في سننه، كتاب لبس الخاتم باب ٨، وكتاب المناسك باب ٢٣، وكتاب اللبـاس باب ٨، وكتاب اللباس ٤٠ . والنسائي في سننه، باب ٧ من الفرع، وكتاب الزينة باب ٢٠ . وابن ماجة في سننه، كتاب اللباس باب ٤٧ . والإمام أحمد في المسند ٤ / ٢ ، ٩٣ ، ٩٥ ، ٩٩ ، ١٣٤ .

<sup>(</sup>٧٤) رواه أبو داود في سننه، كتاب الجهاد باب ٤٦، ٤٠.

وهذا القول هو الصواب؛ وذلك لأن الأصل فيها الطهارة؛ ولا دليل على النجاسة.

وأيضاً فإن هذه الأعيان هي من الطيبات ليست من الخبائث، فتدخل في آية التحليل؛ وذلك لأنها لم تدخل فيها حرمه الله من الخبائث لا لفظاً ولا معنى؛ فان الله تعالى حَرَّمَ الميتة، وهذه الأعيان لا تدخل فيها حرمه الله لا لفظاً ولا معنى :

أما اللفظ: فلأن قوله تعالى ﴿حرمت عليكم الميتة﴾(٥٠) لا يدخل فيها الشعور وما أشبهها؛ وذلك لأن الميت ضد الحي، والحياة نوعان: حياة الحيوان وحياة النبات.

فحياة الحيوان خاصتها الحس والحركة الإرادية، وحياة النبات خاصتها النمو، والاغتذاء. وقوله: ﴿حرمت عليكم الميتة﴾(٢٦) إنما هو بما فارقته الحياة الحيوانية دون النباتية؛ فإن الشجر والزرع إذا يبس لم ينجس باتفاق المسلمين.

وقد قال تعالى : ﴿ وَالله أَنْزُلُ مِن السَّاءُ مَاءُ فَأَحِيا بِهِ الْأَرْضِ بِعَدْ مُوتِها ﴾ (٧٧) . وقال : ﴿ اعلموا أَنْ الله يحيى الأرض بعد مُوتِها ﴾ (٧٨) .

فموت الأرض لا يوجب نجاستها باتفاق المسلمين، وإنما الميتة المحرمة : ما فارقها الحس والحركة الإرادية. وإذا كان كذلك فالشعر حياته من جنس حياة النبات، لا من جنس حياة الحيوان؛ فإنه ينمو، ويغتذي، ويطول كالزرع، وليس فيه حس ولا يتحرك بإرادته، فلا تحله الحياة الحيوانية حتى يموت بمفارقتها فلا وجه لتنجيسه.

وأيضاً فلو كان الشعر جزءاً من الحيوان؛ لما أبيح أخذه في حال الحياة، فإن النبي على سئل عن قوم يجبون أسنمة الإبل وأليات الغنم؟ فقال: «ما أبين من البهيمة وهي حية فهو ميت». رواه أبو داود وغيره (٧٩).

وهذا متفق عليه بين العلماء.

<sup>(</sup>٧٥) سورة: المائدة آية: ٣.

<sup>(</sup>٧٦) سورة: المائدة آية: ٣. .

<sup>(</sup>٧٧) سورة: البقرة آية: ١٦٤.

<sup>(</sup>٧٨) سورة: الحديد آية: ١٧.

<sup>(</sup>٧٩) رواه أبو داود في سننه، كتاب الأضاحي باب ٢٣. وابن ماجة في سننه، كتاب الصيد باب ٨. والدارمي في سننه، كتاب الصيد باب ٩. والإمام أحمد ٢١٨/٥.

فلو كان حكم الشعر حكم السنام والألية لما جاز قطعه في حال الحياة، ولا كان طاهراً حلالاً.

فلما اتفق العلماء على أن الشعر، والصوف إذا جُزَّ من الحيوان كان طاهراً حلالاً : علم أنه ليس مثل اللحم.

وأيضاً فقد ثبت : أن النبي ﷺ أعطى شعره لما حلق رأسه للمسلمين.

وكان ﷺ يستنجي ويستجمر. فَمَنْ سَوَّىَ بين الشعر، والبول، والعذرة، فقد أخطأ خطأً بيِّناً.

## وأما العظام ونحوها:

فإذا قيل : إنها داخلة في الميتة؛ لأنها تحس وتألم.

قيل لمن قال ذلك: أنتم لم تأخذوا بعموم اللفظ؛ فإن ما لا نفس لـه سـائلة كالذباب، والعقرب، والخنفساء، لا ينجس عندكم وعند جمهور العلماء، مع أنها ميتة موتاً حيوانياً.

وقد ثبت في الصحيح أن النبي على قال : «إذا وقع الـذبـاب في إنـاء أحـدكم فليغمسه ثم لينزعه، فإن في أحد جناحيه داء وفي الآخر شفاء»(^^).

ومَنْ نجس هذا قال في أحد القولين : إنه لا ينجس المائعات الـواقع فيهـا لهذا الحديث.

وإذا كان كذلك : علم أن علة نجاسة الميتة إنما هو احتباس الدم فيها، فها لا نفس له سائلة ليس فيه دم سائل، فإذا مات لم يحتبس فيه الدم؛ فلا ينجس.

فالعظم ونحوه أولى بعدم التنجيس من هذا؛ فإن العظم ليس فيه دم سائل، ولا كان متحركاً بالارادة، إلا على وجه التبع.

فإذا كان الحيوان الكامل الحساس المتحرك بالارادة لا ينجس لكونه ليس فيه دم سائل : فكيف ينجس العظم الذي ليس فيه دم سائل ؟ .

<sup>( ^ ^ )</sup> رواه البخاري في صحيحه، كتاب بدء الخلق بـاب ١٧ ، وكتاب الـطب باب ٥٨ . وأبـو داود في سننه، كتاب الأطعمة باب ٤٨ . والنسائي في سننه، باب ١١ من الفرع . وابن ماجة في سننه، كتاب الطب باب ٣١ . والدارمي في سننه، كتـاب الأطعمة بـاب ١٢ . والإمام أحمـد في المسند ٢ / ٣٢٩، ٣٤٦، ٣٢٣، ٢٤٦ ، ٢٤٠ . و٧٤ . و٧٤ . و٧٤ . و٧٤ .

ومما يبين صحة قول الجمهور : أن الله سبحانه إنما حرم علينا الدم المسفوح.

كما قال تعالى : ﴿قُلَ : لا أَجِد فيها أُوحي إلي محرماً على طاعم يبطعمه إلا أن يكون ميتة أو دماً مسفوحاً ﴾(١٠).

فإذا عفي عن الدم غير المسفوح مع أنه من جنس الدم: علم أنه ـ سبحانه ـ فرق بين الدم الذي يسيل وبين غيره؛ ولهذا كان المسلمون يضعون اللحم في المرق، وخطوط الدم في القدور بين، ويأكلون ذلك على عهد رسول الله على كما أخبرت بذلك عائشة، ولولا هذا لاستخرجوا الدم من العروق كما يفعل اليهود.

والله تعالى حرم ما مات حتف أنفه، أو بسبب غير جارح محدد، فحرم المنخنقة، والموقوذة، والمتردية، والنطيحة.

وحَرَّمَ النبي ﷺ ما صيد بعرض المعراض، وقال : «إنه وقيذ» (٨٢) دون ما صيد بحده.

والفرق بينهما إنما هو سفح الدم؛ فدلً على أن سبب التنجيس هو احتقان الـدم واحتباسه، وإذا سفح بوجه خبيث بأن يذكر عليه غير اسم الله كان الخبث هنا من جهة أخرى.

فإن التحريم يكون تارة لـوجود الـدم، وتارة لفسـاد التذكيـة كذكـاة المجوسي، والمرتد، والذكاة في غير المحل.

وإذا كان كذلك فالعظم، والقرن، والظفر، والظلف، وغير ذلك : ليس فيه دم مسفوح، فلا وجه لتنجيسه، وهذا قول جمهور السلف.

قال الزهري : كان خيار هذه الأمة يمتشطون بأمشاط من عظام الفيل.

وقد روي في العاج حديث معروف، لكن فيه نظر ليس هـذا موضعـه؛ فإنَّـا لا نحتاج إلى الاستدلال بذلك.

<sup>(</sup>٨١) سورة: الأنعام. آية: ١٤٥.

<sup>(</sup>٨٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب البيوع باب ٣، وكتاب الذبائع باب ١، ٢، ٩. ومسلم في صحيحه، كتاب الصيد حديث ٣، ٤. وأبو داود في سننه، كتاب الأضاحي باب ٢٢. والترمذي في سننه، كتاب الصيد باب ٧. والنسائي في سننه، كتاب الصيد باب ٢، ٨، ٢٢، ٣٢. وابن ماجة في سننه، كتاب الصيد باب ٧. والدارمي في سننه، كتاب الصيد باب ٤. والإمام أحمد في المسند ٢٥٦/٤، ٣٧٧.

وأيضاً فقد ثبت في الصحيح : عن النبي ﷺ أنه قبال، في شاة ميمونة : «هـلا أخذتم إهابها فانتفعتم به؟!» قالوا : إنها ميتة؟ قال : «إنما حُرِّم أكلها» (٨٣).

وليس في صحيح البخاري ذكر الدباغ، ولم يذكره عامة أصحاب الزهري عنه، ولكن ذكره ابن عيينة، ورواه مسلم في صحيحه، وقد طعن الإمام أحمد في ذلك وأشار إلى غلط ابن عيينة فيه، وذكر أن الزهري وغيره كانوا يبيحون الانتفاع بجلود الميتة بلا دباغ لأجل هذا الحديث، وحيند فهذا النص يقتضي جواز الانتفاع بها بعد الدبغ بطريق الأولى.

لكن إذا قيل: إن الله حرم بعد ذلك الإنتفاع بالجلود حتى تدبغ.

أو قيل: إنها لا تطهر بالدباغ: لم يلزم تحريم العظام ونحوها؛ لأن الجلد جزء من الميتة فيه الدم كما في سائر أجزائها، والنبي على جعل دباغة ذكاته؛ لأن الدباغ ينشف رطوباته؛ فدل على أن سبب التنجيس هو الرطوبات، والعظم ليس قيه رطوبة سائلة، وما كان فيه منها فإنه يجف وييبس، وهو يبقى ويحفظ أكثر من الجلد، فهو أولى بالطهارة من الجلد.

والعلماء تنازعوا في الدباغ : هل يطهر؟.

فذهب مالك وأحمد في المشهور عنهها : أنه لا يطهر.

ومذهب أبي حنيفة والشافعي والجمهور: أنه يطهر، وإلى هذا القول رجع أحمد، كما ذكر ذلك عنه الترمذي، عن أحمد بن الحسن الترمذي عنه.

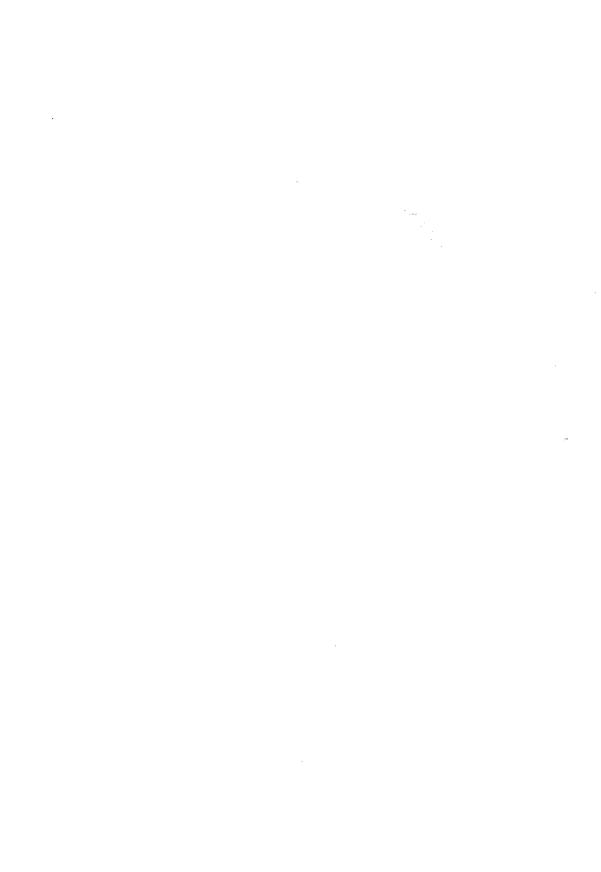
وحديث ابن عكيم يدل على أن النبي على نه النبي الهاج الهاج الهاج الماع المينة بإهاب أو عصب، بعد أن كان أذن لهم في ذلك، لكن هذا قد يكون قبل الدباغ، فيكون قد أرخص، فإن حديث الزهري الصحيح يبين أنه كان قد رخص في جلود الميتة قبل الدباغ، فيكون قد أرخص لهم في ذلك.

ثم لما نهى عن الانتفاع بها قبل الدباغ نهاهم عن ذلك.

ولهذا قال طائفة من أهل اللغة : أن الإهاب : إسم لما لم يدبغ.

ولهذا قرن معه العصب، والعصب لا يدبغ.

<sup>(</sup>۸۳) سبق تخریجه.



#### فصل

# لبن الميتة، وأنفحتها، وجبن المجوس:

وأما لبن الميتة وأنفحتها : ففيه قولان مشهوران للعلماء :

أحدهما : أن ذلك طاهر. كقول أبي حنيفة وغيره، وهــو إحدى الــروايتين عن احد.

والثاني: أنه نجس، كقول مالك والشافعي، والرواية الأخرى عن أحمد.

وعلى هذا النزاع انبنى نزاعهم في جبن المجوس، فإن ذبائح المجوس حرام عند جماهير السلف والخلف، وقد قيل: إن ذلك مجمع عليه بين الصحابة، فإذا صنعوا جبناً والجبن يصنع بالأنفحة ـ كان فيه هذان القولان.

والأظهر أن جبنهم حلال، وأن أنفحة الميتة ولبنها طاهر، وذلك لأن الصحابة لما فتحوا بلاد العراق أكلوا جبن المجوس، وكان هذا ظاهراً شائعاً بينهم.

وما ينقل عن بعضهم من كراهة ذلك ففيه نظر، فإنه من نقل بعض الحجازيين وفيه نظر. وأهل العراق كانوا أعلم بهذا، فإن المجوس كانوا ببلادهم ولم يكونوا بأرض الحجاز.

ويدل على ذلك أن سلمان الفارسي كان هو نائب عمر بن الخطاب على المدائن، وكان يدعو الفرس إلى الإسلام، وقد ثبت عنه: أنه سئل عن شيء من السمن والجبن والفراء؟ فقال: الحلال ما أحلّ الله في كتابه، والحرام ما حرّم الله في كتابه وما سكت عنه فهو مما عفى عنه (١٤٥).

<sup>(</sup>٨٤) رواه الترمذي في سننه، كتاب اللباس باب ٦. وابن ماجة في سننه، كتاب الأطعمة باب ٦٠.

وقد رواه أبو داود مرفوعاً إلى النبي ﷺ.

وأيضاً: فاللبن والأنفحة لم يموتا، وإنما نجّسها من نجّسها لكونهما في وعاء نجس، فيكون مائعاً في وعاء نجس، فالتنجيس مبني على مقدمتين: على أن المائع لاقى وعاء نجساً، وعلى أنه إذا كان كذلك صار نجساً.

فيقال أولًا: لا نسلم أن الماثع ينجس بملاقاة النجاسة، وقد تقدم أن السُّنَّة دلَّت على طهارته، لا على نجاسته.

ويقال ثانياً : إن الملاقاة في الباطن لا حكم لها.

كها قال تعالى : ﴿ من بين فرث ودم لبناً خالصاً سائغاً للشاربين ﴾ (٥٠).

ولهذا يجوز حمل الصبي الصغير في الصلاة مع ما في بطنه. والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>٨٥) سورة: النحل. آية: ٦٦.

### فتاوى باب الاستنجاء

وسئل رحمه الله : عمن قال : إن النبي ﷺ قال : «غرِّبواولا تشرِّقوا» ومنهم مَنْ قال : «شرِّقوا ولا تغرُّبوا»؟ .

فأجاب: الحديثان كذب.

ولكن في الصحيح عنه أنه قال: «لا تستقبلوا القبلة بغائط ولا بول، ولكن شرقوا أو غربوا» (٨٦٠).

وفي السنن عنه أنه قال : «ما بين المشرق والمغرب قبلة» (٨٠٠).

وهذا خطاب منه لأهل المدينة ومَنْ جـرى مجراهم : كـأهل الشـام، والجزيـرة، والعراق، وأما مصر فقبلتهم بين المشرق والجنوب، من مطلع الشمس في الشتاء. والله أعلم.

#### \* \* \*

### كيفية الإستنجاء:

وسئـل : عن الاستنجاء هـل يحتاج إلى أن يقـوم الرجـل، ويمشي، ويتنحنح، ويستجمر بالأحجار وغيرها، بعد كل قليل في ذهابه ومجيئه، لظنه أنه خرج منه شيء.

<sup>(</sup>٨٦) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الصلاة باب ٢٩، وكتاب الـوضوء بــاب ١١. ومسلم في صحيحه، كتاب الطهارة كتاب الطهارة باب ٤. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٦. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٦٠. وابن ماجـة في سننه، كتــاب الطهــارة باب ١٧. والإمام أحمد في المسند ٢٠١٥.

<sup>(</sup>٨٧) رواه الترمذي في سننه، كتاب المواقيت باب ١٣٩. والنسائي في سننه، كتــاب الصيام بــاب ٤٣، وابن ماجة في سننه، كتاب الإقامة باب ٥٦. ومالك في الموطأ كتاب القبلة حديث.

# فهل فعل هذا السلف رضي الله عنهم، أو هو بدعة، أو هو مباح؟

فأجاب: الحمد لله: التنحنح بعد البول، والمشي، والطفر إلى فوق، والصعود في السلم، والتعلق في الجبل، وتفتيش الذكر بإسالته وغير ذلك: كل ذلك بدعة، ليس بواجب، ولا مستحب عند أئمة المسلمين، بل وكذلك نتر الذكر بدعة على الصحيح، لم يشرع ذلك رسول الله على الم

وكذلك سلت البول بدعة، لم يشرّع ذلك رسول الله ﷺ.

والحديث المروى في ذلك ضعيف لا أصل له.

والبول يخرج بطبعه، وإذا فرغ انقطع بطبعه، وهو كها قيل : كالضرع إن تركته قرَّ، وإن حلبته درًّ.

وكلما فتح الإنسان ذكره فقد يخرج منه، ولو تركه لم يخرج منه، وقد يخيل إليه أنه خرج منه وهو وسواس، وقد يحس مَنْ يجده برداً لملاقاة رأس الذكر، فيظن أنه خرج منه شيء، ولم يخرج.

والبول يكون واقفاً محبوساً في رأس الإحليل، لا يقطر، فإذا عصر الذكر، أو الفرج، أو الثقب بحجر، أو إصبع، أو غير ذلك، خرجت الرطوبة، فهذا أيضاً بدعة.

وذلك البول الواقف لا يحتاج إلى إخراج باتفاق العلماء، لا بحجر، ولا إصبع، ولا غير ذلك. بل كلما أخرجه جاء غيره، فإنه يرشح داثماً.

والاستجمار بحجر كاف، لا يحتاج إلى غسل الذكر بالماء. ويستحب لمن استنجى أن ينضح على فرجه ماء، فإذا أحس برطوبته قال: هذا من ذلك الماء.

وأما مَنْ به سلس البول ـ وهو أن يجري بغير اختياره لا ينقطع ـ فهذا يتخذ حفاظاً عنعه، فإن كان البول ينقطع مقدار ما يتطهر ويصليّ، وإلا صلّى وإن جرى البول ـ كالمستحاضة ـ تتوضأ لكل صلاة. والله أعلم.

\* \* \*

### فتاوى باب السواك

وسئل رحمه الله: عن السواك: هل هـ و باليـد اليسرى أولى من اليـد اليمنى أو بالعكس وهل يسوغ الإنكار على مَنْ يستاك باليسرى؟ وآيماً أفضل؟.

فأجاب: الحمد لله رب العالمين: الأفضل أن يستاك باليسرى، نص عليه الإمام أحمد في رواية ابن منصور الكوسج، ذكره عنه في مسائله، وما علمنا أحداً من الأئمة خالف في ذلك؛ وذلك لأن الاستياك من باب إماطة الأذى، فهو كالاستنثار، والامتخاط، ونحو ذلك مما فيه إزالة الأذى، وذلك باليسرى، كما أن إزالة النجاسات كالاستجمار ونحوه باليسرى، وإزالة الأذى واجبها ومستحبها باليسرى.

والأفعال نوعان : أحدهما : مشترك بين العضوين. والثاني : مختص بأحدهما.

وقد استقرت قواعد الشريعة على أن الأفعال التي تشترك فيها اليمنى واليسرى: تقدم فيها اليمنى إذا كانت من باب الكرامة: كالوضوء والغسل، والابتداء بالشق الأيمن في السواك؛ ونتف الإبط؛ وكاللباس؛ والانتعال؛ والترجل؛ ودخول المسجد والمنزل، والخروج من الخلاء ونحو ذلك.

وتقدم اليسرى في ضد ذلك، كدخول الخلاء، وخلع النعل، والخروج من المسجد.

والـذي يختص بأحـدهما: إن كـان من باب الكـرامة كـان باليمـين، كـالأكـل والشرب، والمصافحة، ومناولة الكتب، وتناولها، ونحو ذلك. وإن كان ضد ذلك كان باليسرى، كالاستجمار، ومس الذكر، والاستنثار، والامتخاط، ونحو ذلك.

فإن قيل : السواك عبادة مقصودة تشرع عند القيام إلى الصلاة، وإن لم يكن هناك وسخ، وما كان عبادة مقصودة كان باليمين.

قيل : كل من المقدمتين ممنوع : فإن الاستياك إنما شرّع لازالة ما في داخل الفم،

هذه العلة متفق عليها بين العلماء؛ ولهذا شرع عند الأسباب المغيرة لـ كالنـوم، والاغماء، وعند العبادة التي يشرع لها تطهير كالصلاة والقراءة، ولما كان الفم في مظنة التغير شرع عنـ القيام إلى الصلاة. كما شرع غسـل اليد للمتـوضىء قبل وضوئه؛ لأنها آلة لصب الماء.

وقد تنازع العلماء فيما إذا تحقق نظافتها: هل يستحب غسلها؟ على قـولـين شهورين. ومن استحب ذلك ـ كالمعروف في مـذهب الشافعي وأحمـد ـ يستحب على نادر بل الغالب، وإزالة الشك باليقين.

وقد يقال مثل ذلك في السواك إذا قيل باستحبابه مع نظافة الفم عند القيام إلى صلاة. مع أن غسل اليد قبل المضمضة المقصود بها النظافة، فهذا توجيه المنع للمقدمة أولى.

وأما الثانية : فإذا قدر أنه عبادة مقصودة في الدليل على أن ذلك مستحب ليمنى؟ وهذه مقدمة لا دليل عليها، بل قد يقال : العبادات تفعل بما يناسبها. ويقدم بها ما يناسبها.

ثم قول القائل: إن ذلك عبادة مقصودة: إن أراد به أنه تعبد محض لا تعقل للته: فليس هذا بصواب، لاتفاق المسلمين على أن السواك معقول، ليس بمنزلة رمي لجمار. وإن أراد أنها مقصودة أنه لا بد فيها من النية كالطهارة، وأنها مشروعة مع تيقن لنظافة ونحو ذلك: فهذا الموصف إذا سلم لم يكن في ذلك ما يوجب كونها باليمني، إذ دليل على ذلك؛ فإن كونها منوية أو مشروعة مع تيقن النظافة لا ينافي أن يكون من اب الكرامة تختص بها اليمني، بل يمكن ذلك فيها مع هذا الوصف.

ألا ترى أن الطواف بالبيت من أجل العبادات المقصودة؟ ويستحب القرب فيه من البيت؛ ومع هذا فالجانب الأيسر فيه أقرب إلى البيت، لكون الحركة الدورية تعتمد فيها اليمنى على اليسرى. فلما كان الإكرام في ذلك للخارج جعل لليمين، ولم ينقل إذا كانت مقصودة، فينبغي تقديم اليمنى فيها إلى البيت؛ لأن إكرام اليمين في ذلك أن تكون هي الخارجة.

وكذلك الاستنثار جعله باليسرى إكرام لليمين، وصيانة لها، وكذلك السواك. ثم إذا قيل: هو في الأصل من باب إزالة الأذى.

وإذا قيل: إنه مشروع فيه العدول عن اليمنى إلى اليسرى أعظم في إكرام اليمين بدون ذلك: لم يمنع أن يكون إزالة الأذى فيه ثابتة مقصودة، كالاستجمار بالثلاث عند من يوجبه، كالشافعي، وأحمد، فإنهم يوجبون الحجر الثالث مع حصول الانقاء بما دونه.

وكذلك التثليث، والتسبيع في غسل النجاسات حيث وجب، وعنـد مَنْ يوجبـه يأمر به وإن حصلت الإزالة بما دونه.

وكذلك التثليث في الوضوء مستحب، وإن تنظف العضو بما دونه، مع أنه لا شك أن إزالة النجاسة مقصودة في الاستنجاء بالماء والحجر.

فكذلك إماطة الأذى من الفم مقصودة بالسواك قطعاً وإن شرع مع عدمه، تحقيقاً لحصول المقصود: وذلك لا يمنع من أن يجعل باليسرى.

كها أن الحجر الثالث في الاستجمار يكون باليسرى، والمرة السابعة في ولوغ الكلب تكون باليسرى، ونحو ذلك مما كان المقصود به في الأصل إزالة الأذى، وإن قيل: يشرع مع عدمه تكميلًا للمقصود به، وإزالة للشك باليقين، إلحاقاً للنادر بالغالب؛ ولأن الحكمة في ذلك قد تكون خفية، فعلق الحكم فيها بالمظنة، إذ زوال الأذى بالكلية قد يظنه الظان من غير تيقن، ويعسر اليقين في ذلك، فأقيمت المظنة فيه مقام الحكمة، فجعل مشروعاً للقيام إلى الصلاة مع عدم النظر إلى التغير وعدمه؛ لأن العبادة حصول التغير.

فهذا إذا قيل به فهو من جنس أقوال العلماء، وذلك لا يخرج جنس هذا الفعل أن يكون من باب إزالة الأذى، وإن كان عبادة مقصودة تشرع فيها النية، وحينئذ يكون باليسرى كالاستنثار والاستنجاء بالأحجار، ومباشرة محل الولوغ بالدلك ونحوه، بخلاف صب الماء، فإنه من باب الكرامة، ولهذا كان المتوضىء يستنشق باليمنى ويستنثر باليسرى، والمستنجى يصب الماء باليمين ويدلك باليسرى.

وكذلك المغتسل، والمتوضىء من الماء، كما فعل النبي على الله على النبي المعتسل، والمتوضىء من الماء، كما فعل النبي الغسل باليسرى، وهكذا غاسل مورد النجاسة يصب باليمنى، وإذا احتاج إلى مباشرة المحل باشره باليسرى، وشواهد الشريعة وأصولها على ذلك متظاهرة. والله أعلم؟.

\* \* \*



## فتاوى باب سنن الفطرة وغيره

#### الختان :

وسئل : عن الحتان : متى يكون؟.

فأجاب: أما الختان فمتى شاء اختتن، لكن إذا راهق البلوغ فينبغي أن يختتن كما كانت العرب تفعل، لئلا يبلغ إلا وهو مختون.

وأما الختان في السابع ففيه قولان، هما روايتان عن أحمد: قيل لا يكره لأن إبراهيم ختن إسحق في السابع. وقيل: يكره؛ لأنه عمل اليهود، فيكره التشبه بهم، وهذا مذهب مالك. والله أعلم.

#### \* \* \*

وسئل : عن مسلم بالغ عاقل يصوم ويصلي، وهو غير مختون وليس مطهراً، هل يجوز ذلك؟ .

ومَنْ ترك الختان كيف حكمه؟.

فأجاب: إذا لم يخف عليه ضرر الختان فعليه أن يختن، فإن ذلك مشروع مؤكد للمسلمين باتفاق الأئمة، وهو واجب عند الشافعي وأحمد في المشهور عنه، وقد اختتن إبراهيم الخليل عليه السلام بعد ثمانين من عمره.

ويرجع في الضرر إلى الأطباء الثقات، وإذا كان يضره في الصيف أخره إلى زمان الخريف. والله أعلم.

#### \* \* \*

وسئل : عن المرأة، هل تختتن أم لا؟.

فأجاب : الحمد لله ، نعم، تختتن، وختانها أن تقطع أعلى الجلدة التي كعـرف الديك.

قال رسول الله ﷺ للخافضة ـ وهي الخاتنة ـ : «أشمي ولا تنهكي، فإنه أبهى للوجه، وأحظى لها عند الزوج».

يعني : لا تبالغي في القطع، وذلك أن المقصود بختان الرجل تطهيره من النجاسة المحتقنة في القلفة، والمقصود من ختان المرأة تعديل شهوتها، فإنها إذا كانت قلفاء كانت مغتلمة شديدة الشهوة.

ولهذا يقال في المشاتحة : يا ابن القلفاء! فإن القلفاء تتطلع إلى الـرجال أكـثر، ولهذا يوجد من الفواحش في نساء التتر ونساء الإفرنج ما لا يوجد في نساء المسلمين.

وإذا حصلت المبالغة في الختان ضعفت الشهوة، فلا يكمل مقصود الرجل، فإذا قطع من غير مبالغة حصل المقصود باعتدال. والله أعلم.

\* \* \*

وسئل : إذا مات الصبي وهو غير مختون : هل يختن بعد موته؟ .

فأجاب : ولا يختن أحد بعد الموت.

\* \* \*

# حلق العانة، ونتف الإبط، وغيره:

وسئل : كم مقدار أن يقعد الرجل حتى يحلق عانته؟ .

فأجاب: عن أنس رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ «وقَّت لهم في حلق العانة، ونتف الإبط، ونحو ذلك: أن لا يترك أكثر من أربعين يوماً (^^^)، وهو في الصحيح. والله أعلم.

\* \* \*

## حلق الرأس:

ما تقول السادة العلماء ـ رضي الله عنهم أجمعين في: أقوام يحلقون رؤوسهم على

<sup>(</sup>٨٨) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ٥١. وأبو داود في سننه، كتاب الترجل بـاب ١٦. وابن ماجة والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٦. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ١٣. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٨. ومالك في الموطأ كتاب صفة الصلاة حديث ٣.

أيدي الأشياخ؛ وعند القبور التي يعظمونها، ويعدون ذلك قربة وعبادة: فهل هذا سنة أو بدعة؟.

وهل حلق الرأس مطلقاً سنة أو بدعة؟ أفتونا مأجورين؟ .

فأجاب شيخ الإسلام: الحمد لله رب العالمين:

حلق الرأس على أربعة أنواع :

أحدها: حلقه في السحج والعمرة فهذا مما أمر الله به ورسوله وهو مشروع ثابت بالكتاب، والسُّنَّة، وإجماع الأمة.

قال تعالى : ﴿لَتَدَخَلَنُ المُسجِدُ الحَرَامُ إِنْ شَاءُ اللهُ آمنينَ مُحَلَقَينَ رؤوسكُمُ ومقصرينَ لا تخافون﴾ (٨٩). وقد تواتر عن النبي ﷺ : أنه حلق رأسه في حجه وفي عمره.

وكذلك أصحابه منهم من حلق ومنهم من قصر. والحلق أفضل من التقصير.

ولهذا قال ﷺ: «اللهم اغفر للمحلقين». قالوا: يا رسول الله! والمقصرين؟ قال: «اللهم اغفر للمحلقين»، قالوا: يا رسول الله! والمقصرين؟ قال: «اللهم اغفر للمحلقين»، قالوا: يا رسول الله! والمقصرين؟ قال: «والمقصرين» (٩٠).

وقد أمر الصحابة الذين لم يسوقوا الهدى في حجة الوداع أن يقصروا رؤوسهم للعمرة إذا طافوا بالبيت؛ وبين الصفا والمروة؛ ثم يحلقوا إذا قضوا الحج. فجمع لهم بين التقصير أولًا، وبين الحلق ثانياً.

والنوع الثاني: حلق الرأس للحاجة، مثل: أن يحلقه للتداوي، فهذا أيضاً جائز بالكتاب، والسنة، والإجماع: فإن الله رخص للمحرم الذي لا يجوز له حلق رأسه أن يحلقه إذا كان به أذى.

<sup>(</sup>٨٩) سورة: الفتح. آية: ٢٧.

<sup>(</sup>٩٠) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الحج حديث ٣١٩. وأبو داود في سننه، كتـاب المناسك بـاب ٧٨. والترمذي في سننه، كتاب الحج باب ٧٤. والدارمي في سننه، كتاب المناسك باب ٦٤. والإمام أحمد في المسند ٢١٦/١، ٣٥٣، ٣٦١، ١١٩، ١١٩، ١١٩، ٢٣١، ١١٥، ١١٥، ١١٥، ١٦٥/٤، ١٦٥/٤، ١٠٥، ١٤١، ١٥١، ١٤١، ١٥١، ١٥٠، ١٠٧، ١٧٠، ١٧٠، ١٧٠، ١٧٠، ١٠٧، ١٧٠، ٢٠٠٠

كها قال تعمالى : ﴿ولا تحلقوا رؤوسكم حنى يبلغ الهـدى محله، فمن كان منكم مريضاً أو به أذى من رأسه ففدية من صيام أو صدقة أو نسك ﴾(٩١).

وقد ثبت باتفاق المسلمين حديث كعب بن عجرة لما مرَّ به النبي عَيْ في عمرة الحديبية \_ والقمل ينهال من رأسه \_ فقال : «أيؤذيك هوامك؟» قال : نعم! فقال : «احلق رأسك، وانسك شاة، أو صم ثلاثة أيام؛ أو أطعم فرقاً بين ستة مساكن» (٩٢).

وهذا الحديث متفق على صحته؛ متلقى بالقبول من جميع المسلمين.

النوع الثالث: حلقه على وجه التعبد، والتدين، والزهد؛ من غير حج ولا عمرة، مثل: ما يأمر بعض الناس التائب إذا تاب يحلق رأسه، ومثل أن يجعل حلق الرأس شعار أهل النسك والدين، أو من تمام الزهد والعبادة، أو يجعل مَنْ يحلق رأسه أفضل عمن لم يحلقه، أو أدين، أو أزهد، أو أن يقصر من شعر التائب، كما يفعل بعض المنتسبين إلى المشيخة إذا توب أحداً: أن يقص بعض شعره، ويعين الشيخ صاحب مقص وسجادة؛ فيجعل صلاته على السجادة، وقصه رؤوس الناس من تمام المشيخة التي يصلح بها أن يكون قدوة يتوب التائبين:

فهذا بدعة لم يأمر الله بها ولا رسوله، وليست واجبة ولا مستحبة عند أحد من أثمة الدين، ولا فعلها أحد من الصحابة والتابعين لهم بإحسان. ولا شيوخ المسلمين المشهورين بالزهد والعبادة، لا من الصحابة ولا من التابعين ولا تابعيهم ومَنْ بعدهم، مثل الفضيل بن عياض، وإبراهيم بن أدهم، وأبي سليمان الدارائي، ومعروف الكرخي، وأحد بن أبي الحواري، والسري السقطي، والجنيد بن محمد، وسهل بن عبد الله التستري.

وأمثال هؤلاء لم يكن هؤلاء يقصون شعر أحد إذا تاب، ولا يأمرون التائب أن يحلق رأسه.

<sup>(</sup>٩١) سورة: البقرة آية: ١٩٦.

<sup>(</sup>٩٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب المرض بـاب ١٦، والمحصر بـاب ٨،٦،٥، والطب بـاب ١٦، والكفارات باب ١. ومسلم في صحيحه، كتاب الحج حديث ٨٠: ٨٤. وأبو داود في سننه، كتاب المناسك باب ٨٦. ومالك في الموطأ كتاب الحج حديث ٢٣٧، ٢٣٨. والإمام أحمد في المسنـد ٢٤/، ٢٤٢.

وقد أسلم على عهد النبي على جميع أهل الأرض، ولم يكن يأمرهم بحلق رؤوسهم إذا أسلموا، ولا قص النبي على رأس أحد، ولا كان يصلي على سجادة، بل كان يصلي إماماً بجميع المسلمين يصلي على ما يصلون عليه، ويقعد على ما يقعدون عليه، لم يكن متميزاً عنهم بشيء يقعد عليه، لا سجادة ولا غيره، ولكن يسجد أحياناً على الخميرة - وهي شيء يصنع من الخوص صغير - يسجد عليها أحياناً لأن المسجد لم يكن مفروشاً، بل كانوا يصلون على الرمل والحصى، وكان أكثر الأوقات يسجد على الأرض حتى يبين الطين في جبهته صلى الله عليه وعلى آله وسلم تسليماً.

ومَنْ اعتقد البدع التي ليست واجبة ولا مستحبة : قربة، وطاعة، وطريقاً إلى الله، وجعلها من تمام الدين، ومما يؤمر به التائب، والزاهد، والعابد : فهو ضال، خارج عن سبيل الرحمن، متبع لخطوات الشياطين.

والنوع الرابع: أن يحلق رأسه في غير النسك لغير حاجة، ولا على وجه التقرب والتدين: فهذا فيه قولان للعلماء هما روايتان عن أحمد.

أحدهما : أنه مكروه. وهو مذهب مالك وغيره.

والثاني: أنه مباح. وهو المعروف عند أصحاب أبي حنيفة، والشافعي: لأن النبي رأى غلاماً قد حلق بعض رأسه فقال: «احلقوه كله أو دعوه كله».

وأتى بأولاد صغار بعد ثلاث فحلق رؤوسهم، ولأنه نهى عن القزع.

والقزع : حلق البعض.

فدلً على جواز حلق الجميع.

والأولون يقولون : حلق الرأس شعار أهل البدع، فإن الخوارج كانـوا يحلقود رؤوسهم، وبعض الخوارج يعدون حلق الرأس من تمام التوبة والنسك.

وقد ثبت في الصحيحين : أن النبي ﷺ لما كان يقسم جاءه رجل عام الفتح كث اللحية محلوق(٩٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>٩٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الأنبياء باب ٦، وكتاب المغازي باب ٦١، وكتاب التوحيد باب ٢٣. ومسلم في صحيحه، كتاب الزكاة حديث ١٤٤،١٤٣. وأبو داود في سننه، كتاب السنة باب ٢٨. والنسائو في سننه، كتاب الزكاة باب ٧٩، وكتاب التحريم باب ٢٦. والإمام أحمد في المسند ٢/٣، ٢٦٨، ٢٧٣

#### كراهة نتف الشيب:

وسئل: عن رجل جندي يقلع بياض لحيته: فهل عليه في ذلك إثم أم لا؟ فأجاب: الحمد لله رب العالمين: نتف الشيب مكروه للجندي وغيره، فإن في

الحديث : أن النبي ﷺ «نهي عن نتف الشيب، وقال : إنه نور المسلم» (٩٤).

\* \* \*

### الحلق وقص الأظافر وغيره للجنب:

وسئل: عن الرجل إذا كان جنباً وقص ظفره، أو شاربه، أو مشط رأسه، هل عليه شيء في ذلك؟ فقد أشار بعضهم إلى هذا وقال: إذا قص الجنب شعره، أو ظفره فإنه تعود إليه أجزاؤه في الآخرة، فيقوم يوم القيامة وعليه قسط من الجنابة بحسب ما نقص من ذلك، وعلى كل شعرة قسط من الجنابة: فهل ذلك كذلك أم لا؟.

فأجاب : قد ثبت عن النبي على من حديث حذيفة ، ومن حديث أبي هريرة رضي الله عنها : أنه لما ذكر له الجنب قال : «إن المؤمن لا ينجس» . وفي صحيح الحاكم : «حياً ولا ميتاً» (٩٥) .

وما أعلم على كراهية إزالة شعر الجنب وظفره دليلًا شرعياً.

بل قد قال النبي ﷺ للذي أسلم : «ألق عنك شعر الكفر واختتن» (٩٦).

فأمر الذي أسلم أن يغتسل ولم يأمره بتأخير الاختتان وإزالة الشعر عن الاغتسال، فإطلاق كلامه يقتضي جواز الأمرين، وكذلك تؤمر الحائض بالامتشاط في غسلها مع أن الامتشاط يذهب ببعض الشعر. والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>٩٤) رواه الترمذي في سننه، كتاب الأدب باب ٥٦. والنسائي في سننه، كتاب الزينة باب ١٣. وابن ماجة في سننه، كتاب الأدب باب ٢٥. والإمام أحمد في المسند ٢/٢٠٦، ٢٠٧، ٣١٢.

<sup>(</sup>٩٥) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٩٦) سبق تخريجه.

### فتاوى باب الوضوء

### كيف المسح على الرأس:

وسئل رحمه الله: عن مسح الرأس في الوضوء: من العلماء مَنْ أوجب جميع الرأس، ومنهم مَنْ أوجب ربع الرأس، ومنهم مَنْ قال: بعض شعره يجزىء: فما ينبغي أن يكون الصحيح من ذلك؟ بينوا لنا ذلك.

فأجاب: الحمد لله: اتفق الأثمة كلهم على: أن السُّنَّة مسح جميع الرأس، كما ثبت في الأحاديث الصحيحة والحسنة عن النبي على الأحاديث الصحيحة والحسنة عن النبي

فإن الذين نقلوا وضوءه لم ينقل عنه أحد منهم أنه اقتصر على مسح بعض رأسه، وما يذكره بعض الفقهاء \_ كالقدوري في أول مختصره وغيره \_ أنه توضأ ومسح على ناصيته : إنما هو بعض الحديث الذي في الصحيح من حديث المغيرة بن شعبة : أن النبي على توضأ عام تبوك ومسح على ناصيته.

ولهذا ذهب طائفة من العلماء إلى جواز مسح بعض الرأس، وهـو مذهب أبي حنيفة، والشافعي، وقول في مذهب مالك، وأحمد.

وذهب آخرون إلى وجوب مسح جميعه، وهو المشهور من مذهب مالك، وأحمد، وهذا القول هو الصحيح. فإن القرآن ليس فيه ما يدل على جواز مسح بعض الرأس، فإن قوله تعالى :

﴿ وامسحوا برؤوسكم وأرجلكم ﴾ (٩٧).

نظير قوله : ﴿ فامسحوا بوجوهكم وأيديكم ﴾ (٩٨) .

<sup>(</sup>٩٧) سورة: المائدة. آية: ٦.

<sup>(</sup>٩٨) سورة: المائدة. آية: ٦.

لفظ المسح في الآيتين، وحرف الباء في الآيتين؛ فإذا كانت آية التيمم لا تدل على على مسح البعض مع أنه بدل عن الوضوء، وهو مسح بالتراب لا يشرع فيه تكرار: فكيف تدل على ذلك آية الوضوء مع كون الوضوء هو الأصل. والمسح فيه بالماء المشروع فيه التكرار؟.

هذا لا يقوله مَنْ يعقل ما يقول.

ومَنْ ظن من قال قال بإجزاء البعض لأن الباء للتبعيض، أو دالة على القدر المشترك: فهو خطأ أخطأه على الأئمة. وعلى اللغة، وعلى دلالة القرآن. والباء للإلصاق وهي لا تدخل إلا لفائدة: فإذا دخلت على فعل يتعدى بنفسه أفادت قدراً زائداً.

كما في قوله : ﴿عيناً يشرب بها عباد الله ﴿(٩٩).

فإنه لو قيل: يشرب منها لم تدل على الري، فضمّن يشرب معنى يروى، فقيل: ﴿يشرب بها﴾ فأفاد ذلك أنه شرب يحصل معه الري.

وباب تضمين الفعل معنى فعل آخر حتى يتعدى بتعديته.

كقوله : ﴿ لقد ظلمك بسؤال نعجتك إلى نعاجه ﴾ (١٠٠٠).

وقوله ﴿ونصرناه من القوم الذين كذبوا بآياتنا﴾ (۱۰۱). وقوله : ﴿واحذرهم أن يفتنوك عن بعض ما أنزل الله إليك ﴾ (۱۰۲).

وأمثـال ذلك كثـير في القرآن، وهـو يغني عند البصـريين من النحـاة عما يتكلفه الكوفيون من دعوى الاشتراك في الحروف.

وكذلك المسح في الوضوء، والتيمم، لو قال : فامسحوا رؤوسكم أو وجوهكم : لم تدل على ما يلتصق بالمسح، فإنـك تقول : مسحت رأس فـلان، وإن لم يكن بيدك بلل.

<sup>(</sup>٩٩) سورة: الانسان. آية: ٦.

<sup>(</sup>۱۰۰) سورة: ص. آية: ۲٤.

<sup>(</sup>١٠١) سورة: الأنبياء. آية: ٧٧.

<sup>(</sup>١٠٢) سورة: المائدة. آية: ٤٩.

فإذا قيل : فامسحوا برؤوسكم، وبوجوهكم؛ ضمن المسح معنى الإلصاق، فأفاد أنكم تلصقون برؤوسكم، وبوجوهكم شيئاً بهذا المسح.

وهذا يفيد في آية التيمم أنه لا بد أن يلتصق الصعيد بالوجه واليد.

ولهذا قال : ﴿فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه﴾(١٠٣).

وإنما مأخذ من جوّز البعض : الحديث.

ثم تنازعوا : فمنهم مَنْ قال : يجزىء قدر الناصية : كرواية عن أحمد، وقول بعض الحنفية.

ومنهم مَنْ قال : يجزىء الأكثر : كرواية عن أحمد، وقول بعض المالكية .

ومنهم مَنْ قال : يجزىء الربع.

ومنهم مَنْ قال : قدر ثلاث أصابع . وهما قولان للحنفية .

ومنهم مَنْ قال : ثلاث شعرات أو بعضها.

ومنهم مَنْ قال: شعرة أو بعضها. وهما قولان للشافعية.

وأما الذين أوجبوا الاستيعاب \_ كمالك، وأحمد في المشهور من مذهبها \_ فحجتهم ظاهر القرآن.

وأما حديث المغيرة بن شعبة فعند أحمد وغيره من فقهاء الحديث يجوز المسح على العمامة للأحاديث الصحيحة الثابتة في ذلك، وإذا مسح عنده بناصيته، وكمل الباقي بعمامته : أجزأه ذلك عنده بلاريب.

<sup>(</sup>١٠٣) سورة: المائدة. أية: ٦.

وأما مالك فلا جواب له عن الحديث إلا أن يحمله على أنه كان معذوراً لا يمكنه كشف الرأس، فتيمم على العمامة للعذر.

ومَنْ فعل ما جاءت به السنة من المسح بناصيته وعمامته أجزأه مع العذر بلا نزاع، وأجزأه بدون العذر عند الثلاثة، ومسح الرأس مرة مرة يكفي بالإتفاق، كما يكفي تطهير سائر الأعضاء مرة.

وتنازعوا في مسحه ثلاثاً: هل يستحب؟.

فمذهب الجمهور أنه لا يستحب، كمالك، وأبي حنيفة، وأحمد في المشهور عنه.

وقال الشافعي، وأحمد في رواية عنه : يستحب : لما في الصحيح أنه توضأ ثلاثاً ثلاثاً، وهذا عام.

وفي سنن أبي داود: أنه مسح برأسه ثلاثاً، ولأنه عضو من أعضاء الوضوء فسن فيه الثلاث كسائر الأعضاء. والأول أصحّ، فإن الأحاديث الصحيحة عن النبي على تبين أنه كان يمسح رأسه مرة واحدة.

ولهذا قال أبو داود السجستاني : أحاديث عثمان الصحاح تدل على أنه مسح مرة واحدة.

وبهذا يبطل ما رواه من مسحه ثلاثاً، فإنه يبين أن الصحيح أنه مسح رأسـه مرة وهذا المفصل يقضي على المجمل، وهو قوله: «توضأ ثلاثاً ثلاثاً».

كما أنه لما قال : «إذا سمعتم المؤذن فقولوا : مثل ما يقول» كان هذا مجملًا.

وفسره حديث ابن عمر أنه يقول عند الحيعلة : «لا حول ولا قوة إلا بالله»، فإن الخاص المفسر يقضى على العام المجمل.

وأيضاً فإن هذا مسح، والمسح لا يُسَنّ فيه التكرار: كمسح الخف، والمسح في التيمم، ومسح الجبيرة، وإلحاق المسح بالمسح أولى من إلحاقه بالغسل؛ لأن المسح إذا كرركان كالغسل.

وما يفعله الناس من أنه يمسح بعض رأسه، بل بعض شعره ثلاث مرات : خطأ خالف للسنة المجمع عليها من وجهين :

من جهة مسحه بعض رأسه، فإنه خلاف السنة باتفاق الأئمة.

ومن جهة تكراره، فإنه خلاف السنة على الصحيح، ومن يستحب التكرار ـ كالشافعي وأحمد في قول ـ لا يقولون : إمسح البعض وكرره، بـل يقولون : امسح الجميع وكرر المسح .

ولا خلاف بين الأئمة أن مسح جميع الرأس مرة واحدة أولى من مسح بعضه ثلاثاً، بل إذا قيل: إن مسح البعض يجزىء، وأخذ رجل بالرخصة كيف يكرر المسح.

ثم المسلمون متنازعون في جواز الاقتصار على البعض وفي استحباب تكرار المسح: فكيف يعدل إلى فعل لا يجزىء عند أكثرهم ولا يستحب عند أكثرهم، ويترك فعل يجزىء عند جميعهم، وهو الأفضل عند أكثرهم. والله أعلم.

\* \* \*

## المسح على العنق في الوضوء :

وسئل: هل صح عن النبي على أنه مسح على عنقه في الوضوء، أو أحد من الله عنهم؟.

فأجاب: لم يصح عن النبي على أنه مسح على عنقه في الوضوء، بل ولا روي عنه ذلك في حديث صحيح، بل الأحاديث الصحيحة التي فيها صفة وضوء النبي الله لا يكن يمسح على عنقه؛ ولهذا لم يستحب ذلك جمهور العلماء كمالك، والشافعي، وأحمد في ظاهر مذهبهم.

ومن استحبه فاعتمد فيه على أثر يروى عن أبي هريرة رضي الله عنه، أو حديث يضعف نقله : «أنه مسح رأسه حتى بلغ القذال».

ومثل ذلك لا يصلح عمدة، ولا يعارض ما دلت عليه الأحاديث، ومن ترك مسح العنق فوضوؤه صحيح باتفاق العلماء. والله أعلم.

\* \* \*

وقال شيخ الإسلام رحمه الله :

## غسل القدمين في الوضوء:

غسل القدمين في الوضوء منقول عن النبي ﷺ نقلًا متواتراً، منقول عمله بذلك وأمره به.

كقوله في الحديث الصحيح، من وجوه متعددة؛ كحديث أبي هريرة وعبد الله بن عمر وعائشة : «ويل للأعقاب من النار»(١٠٤).

وفي بعض ألفاظه : «ويل للأعقاب وبطون الأقدام من النار».

فمن توضأ كما تتوضأ المبتدعة \_ فلم يغسل باطن قدميه، ولا عقبه بل مسح ظهرهما \_ فالويل لعقبه وباطن قدميه من النار.

وتواتر عن النبي ﷺ المسح على الخفين.

ونقل عنه المسح على القدمين في موضع الحاجة مثل أن يكون في قدميه نعلان يشق نزعها.

وأما مسح القدمين مع ظهورهما جميعاً فلم ينقله أحد عن النبي ﷺ، وهو مخالف للكتاب، والسنة.

أما مخالفته للسنة فظاهر متواتر.

وأما نحالفته للقرآن فلأن قوله تعالى : ﴿وامسحوا برؤوسكم وأرجلكم إلى الكعمن ﴾ (١٠٠).

فيه قراءتان مشهورتان : النصب، والخفض.

فمن قرأ بالنصب : فإنه معطوف على الوجه واليدين؛ والمعنى : فاغسلوا وجوهكم، وأيديكم، وأرجلكم إلى الكعبين، وامسحوا برؤوسكم.

ومن قرأ بالخفض فليس معناه وامسحوا أرجلكم كما يظنه بعض الناس، لأوجه: أحدها: أن الذين قرأوا ذلك من السلف قالوا: عاد الأمر إلى الغسل.

الثاني: أنه لو كان عطفاً على الرؤوس لكان المأمور به مسح الأرجل لا المسح بها، والله إنما أمر في الوضوء، والتيمم بالمسح بالعضو، لا مسح العضو، فقال تعالى :

﴿وامسحوا برؤوسكم﴾(١٠٦).

<sup>(</sup>۱۰٤) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>١٠٥) سورة: المائدة، آية: ٦.

<sup>(</sup>١٠٦) سورة: المائدة. آية: ٦.

وقال ﴿ فتيمموا صعيداً طيباً فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه ﴾ (١٠٧).

ولم يقرأ القراء المعروفون في آية التيمم: «وأيديكم» بالنصب كما قرأوا في آية الوضوء، فلو كان عطفاً لكان الموضعان سواء؛ وذلك أن قوله: ﴿وامسحوا برؤوسكم ﴾ وقوله: ﴿فامسحوا بوجوهكم وأيديكم ﴾ يقتضي إلصاق الممسوح؛ لأن الباء للإلصاق، وهذا يقتضي إيصال الماء، والصعيد إلى أعضاء الطهارة.

وإذا قيل : امسح رأسك ورجلك : لم يقتض إيصال الماء إلى العضو.

وهذا يبين أن «الباء» حرف جاء لمعنى «لا» زائدة كما يظنه بعض الناس، وهذا خلاف قوله :

معاوي إنا بشر فأسجح فلسنا بالجبال ولا الحديدا فإن «الباء» هنا مؤكدة، فلوحذفت لم يختل المعنى.

والباء في آية الطهارة إذا حذفت اختل المعنى، فلم يجز أن يكون العطف على محل المجرور بها، بل على لفظ المجرور بها أو ما قبله.

الثالث: أنه لو كان عطفاً على المحل لقرىء في آية التيمم: فامسحوا بوجوهكم وامسحوا أيديكم: فكان في الآية ما يبين فساد مذهب الشارح بأنه قد دلت عليه فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه بالنصب؛ لأن اللفظين سواء.

فلما اتفقوا على الجر في آية التيمم مع إمكان العطف على المحل لوكان, صواباً: علم أن العطف على اللفظ، ولم يكن في آية التيمم منصوب معطوف على اللفظ كما في آية الوضوء.

الرابع: أنه قال: ﴿وأرجلكم إلى الكعبين﴾ ولم يقل: إلى الكعاب، فلو قدر أن العطف على المحل كالقول الآخر؛ وأن التقدير أن في كل رجلين كعبين؛ وفي كل رجل كعب واحد: لقيل: إلى الكعاب كما قيل: ﴿إلى المرافق﴾ لما كان في كل يد مرفق.

وحينئذ فالكعبان هما العظمان الناتئان في جانبي الساق؛ ليس هو معقد الشراك مجمع الساق والقدم، كما يقوله من يرى المسح على الرجلين.

<sup>(</sup>١٠٧) سورة المائدة. آية: ٦.

فإذا كان الله تبارك وتعالى إنما أمر بطهارة الرجلين إلى الكعبين الناتئين، والماسح يمسح إلى مجمع القدم والساق؛ علم أنه مخالف للقرآن.

الوجه الخامس: أن القراءتين كالآيتين، والترتيب في الموضوء: إما الواجب، وإما مستحب مؤكد الاستحباب، فإذا فصل ممسوح بين مغسولين وقطع النظير عن النظير: دل ذلك على الترتيب المشروع في الوضوء.

الوجه السادس : أن السنة تفسر القرآن، وتدل عليه وتعبر عنه، وهي قد جاءت بالغسل.

الوجه السابع: أن التيمم جعل بدلاً عن الوضوء عند الحاجة؛ فحذف شطر أعضاء الوضوء وخفف الشطر الثاني؛ وذلك لأنه حذف ما كان ممسوحاً ومسح ما كان مغسولاً.

وأما القراءة الأخرى ـ وهي قراءة من قرأ ﴿وأرجلكم﴾ بالخفض ـ فهي لا تخالف السنة المتواترة؛ إذ القراءتان كالآيتين، والسَّنَّة الثابتة لا تخالف كتاب الله بـل توافقه وتصدقه؛ ولكن تفسره وتنبيه لمن قصر فهمه عن فهم القرآن : فإن القرآن فيه دلالات خفية تخفى على كثير من الناس، وفيه مواضع ذكرت مجملة تفسرها السُّنَّة وتبينها.

والمسح اسم جنس يدل على إلصاق الممسوح به بالممسوح، ولا يـدل لفظه عـلى جريانه لا بنفى ولا إثبات.

قال أبو زيد الأنصاري وغيره: العرب تقول: تمسحت للصلاة. فتسمي الوضوء كله مسحاً.

ولكن من عادة العرب وغيرهم إذا كان الاسم عاماً تحته نوعان : خصوا أحد نوعيه باسم خاص، وأبقوا الاسم العام للنوع الآخر، كما في لفظ «الدابة» فإنه عام للإنسان وغيره من الدواب، لكن للإنسان إسم يخصه، فصاروا يطلقونه على غيره.

وكذلك لفظ «الحيوان»؛ ولفظ «ذوي الأرحام» يتناول لكل ذي رحم؛ لكن للوارث بفرض أو تعصيب اسم يخصه.

وكذلك لفظ «المؤمن» يتناول من آمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله؛ ومَنْ آمن بالجبت، والطاغوت : فصار لهذا النوع اسم يخصه وهـو الكافـر، وأبقى اسم الإيمان مختصاً بالأول.

وكذلك لفظ «البشارة»، ونظائر ذلك كثيرة.

ثم إنه مع القرينة تارة ومع الإطلاق أخرى يستعمل اللفظ العام في معنيين : كما إذا أوصى لذوي رحمه، فإنه يتناول أقاربه من مثل الرجال والنساء.

فقوله تعالى في آية الوضوء : ﴿وامسحوا برؤوسكم وأرجلكم﴾(١٠٨).

يقتضي إيجاب مسمى المسح بينها، وكل واحد من المسح الخاص الخالي عن الإسالة؛ والمسح الذي معه إسالة: يسمى مسحاً؛ فاقتضت الآية القدر المشترك في الموضعين، ولم يكن في لفظ الآية ما يمنع كون الرجل يكون المسح بها هو المسح الذي معه إسالة، ودلَّ على ذلك قوله: ﴿ إلى الكعبين ﴾ فأمر بمسحها إلى الكعبين.

وأيضاً فإن المسح الخاص هو إسالة الماء مع الغسل، فهما نوعان : للمسح العام الذي هو إيصال الماء، ومن لغتهم في مثل ذلك أن يكتفي بأحد اللفظين، كقولهم : علفتها تبناً وماء بارداً

والماء سقى لا علف، وقوله :

ورأيت زوجك في الوغسى متقلداً سيفاً ورمحا والرمح لا يتقلد، ومنه قوله تعالى : ﴿يطوف عليهم ولدان مخلدون بأكواب وأباريق وكأس﴾ إلى قوله : ﴿وحور عين﴾ (\*).

فكذلك اكتفى بذكر أحد اللفظين وإن كان مراده الغسل، ودل عليه قوله: ﴿ إِلَى الكَعْبِينَ ﴾ والقراءة الأخرى مع السنة المتواترة.

ومَنْ يقول: يمسحان بلا إسالة: يمسحها إلى الكعاب، لا إلى الكعبين، فهـ و مخالف لكل واحدة من القراءتين، كما أنه مخالف للسنة المتواترة، وليس معه لا ظاهر، ولا باطن، ولا سنة معروفة، وإنما هو غلط في فهم القرآن وجهل بمعناه وبالسنة المتواترة.

وذكر المسح بالرجل مما يشعر بأن الرجل يمسح بها، بخلاف الوجه واليد فإنه لا يمسح بها بحال، ولهذا جاء في المسح على الخفين اللذين على الرجلين ما لم يجيء مثله في الوجه واليد، ولكن دلت السُّنة مع دلالة القرآن على المسح بالرجلين.

<sup>(</sup>١٠٨) سورة: المائدة. آية: ٦.

<sup>(\*)</sup> سورة الواقعة. آية: ٢٢.

ومَنْ مسح على الرجلين فهو مبتدع مخالف للسنة المتواترة وللقرآن، ولا يجوز لأحد أن يعمل بذلك مع إمكان الغسل، والرجل إذا كانت ظاهرة وجب غسلها، وإذا كانت في الخف كان حكمها كما بينته السنة.

كما في آية الفرائض، فإن السنة بينت حال الوارث إذا كان عبداً، أو كافـراً، أو قاتلًا، ونظائره متعددة. والله سبحانه أعلم.

#### \* \* \*

# تكرار غسل الأطراف، وبدع أخرى:

وسئل: عمن يغسل أطرافه فوق الخمس مرات، وإذا أتى المسجد يبسط سجادته تحت قدميه؟ إلى آخر السؤال.

فأجاب: ما ذكره من الوسوسة في الطهارة مثل: غسل العضو أكثر من ثلاث مرات، والامتناع من الصلاة على حصر المسجد، ونحو ذلك: هو أيضاً بدعة، وضلالة باتفاق المسلمين، ليس ذلك مستحباً، ولا طاعة، ولا قربة.

ومَنْ فعل ذلك على أنه عبادة وطاعة فإنه ينهي عن ذلك، فإن امتنع عزر على ذلك، فقد كان عمر رضي الله عنه يعزر الناس على الصلاة بعد العصر، مع أن جماعة فعلوه لما روي عن النبي ﷺ أنه فعله وداوم عليه.

لكن لما كان ذلك من خصائصه على وكان النبي الله قد نهى عن الصلاة بعد العصر حتى تغرب الشمس، وبعد الفجر حتى تطلع الشمس: كان عمر يضرب مَنْ فعل هذه الصلاة، فضرب هؤلاء المبتدعين في الطهارة، والصلاة لكونها بدعة مذمومة باتفاق المسلمين: أولى وأحرى. والله أعلم.

#### \* \* \*

#### المداومة على الوضوء :

وسئل: أيما أفضل: المداومة على الوضوء، أم ترك المداومة؟.

فأجاب : أما الوضوء عند كل حدث ففيه حديث بـ لال المعروف عن بـ ريدة بن حصيب قال : أصبح رسول الله ﷺ فدعا بلالاً فقال : «يا بلال بم سبقتني إلى الجنة؟ ما دخلت الجنــة قط إلا سمعت خشخشتك أمــامي! دخلت البـارحــة الجنـة فسمعت

خشخشتك أمامي، فأتيت على قصر مربع مشرف من ذهب فقلت: لمن هذا القصر؟ فقالوا: لرجل من قريش. فقالوا: لرجل من قريش. قلت: أنا رجل من قريش! لمن هذا القصر؟ فقالوا: لعمر بن الخطاب ».

فقال بلال : يا رسول الله! ما أذنت قط إلا صليت ركعتين، وما أصابني حدث قط إلا توضأت عندها فرأيت أن لله على ركعتين، فقال رسول الله ﷺ: «بهما»(١٠٩).

قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

وهذا يقتضي استحباب الوضوء عند كل حدث، ولا يعارض ذلك الحديث الذي في الصحيح عن ابن عباس قال: كنا عند النبي في فجاء من الغائض، فأتى بطعام فقيل له: ألا تتوضأ؟ قال: «لم أصل فأتوضأ».

فإن هذا ينفي وجوب الوضوء. وينفي أن يكون مأموراً بالوضوء لأجل مجرد الأكل، ولم نعلم أحداً استحب الوضوء للأكل.

وهل يكره أو يستحب؟ .

على قولين هما روايتان عن أحمد. فمَنْ استحب ذلك احتج بحديث سلمان أنه قال للنبي على : قرأت في التوراة إن : من بركة الطعام الوضوء قبله والوضوء بعده.

ومن كرهه قال : لأن هذا خلاف سنة المسلمين، فإنهم لم يكونوا يتوضؤون قبل الأكل، وإنما كان هذا من فعل اليهود فيكره التشبه بهم.

وأما حديث سلمان فقد ضعفه بعضهم.

وقد يقال : كان هذا في أول الإسلام لما كان النبي على يحب موافقة أهل الكتاب فيها لم يؤمر فيه بشيء، ولهذا كان يسدل شعره موافقة لهم، ثم فرق بعد ذلك، ولهذا صام عاشوراء لما قدم المدينة، ثم أنه قال قبل موته : «لئن عشت إلى قابل لأصومن التاسع» (١١٠) يعني : مع العاشر، لأجل مخالفة اليهود.

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١٠٩) رواه مسلم في صحيحه، كتاب فضائل الصحابة حديث ١٠٦. والترمذي في سننه، كتاب المناقب باب ١٠١. والإمام أحمد في المسند ١٠٧١، ٩٩/٣، ٣٦٠.

<sup>(</sup>١١٠) رواه مسلِّم في صحيَّحه، كتاب الصيام حديث ١٣٢، ١٣٤. وابن ماجة في سننه، كتاب الصيام باب

#### الغرة والتحجيل:

وسئل رحمه الله تعالى: عن قول النبي على: «إنكم تأتون يوم القيامة غراً محجلين من آثار الوضوء»(١١١).

وهذه صفة المصلين فيم يُعرف غيرهم من المكلفين التاركين، والصبيان؟.

فأجاب : الحمد لله رب العالمين : هذا الحديث دليل على أنه إنما يعرف مَنْ كان أغر محجلًا : وهم الذين يتوضؤون للصلاة .

وأما الأطفال فهم تبع للرجال.

وأما مَنْ لم يتوضأ قط، ولم يصل : فإنه دليل على أنه لا يعرف يوم القيامة.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱۱۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الوضوء باب ٣. ومسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ٣٤: 
٣٩. والترمذي في سننه، كتاب الجمعة باب ٧٤. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ١٠٩. وابن 
ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٢، وكتاب الزهد باب ٣٤: ٣٦. ومالك في الموطأ، كتاب الطهارة 
حديث ٢٨. والإمام أحمد في المسند ٢٨٢/١، ٢٩٦، ٤٥٢، ٢٥٥، ٢/٣٥، ٣٣٤، ٣٦٢، ٤٠٠، ٢٥٠، ٢٥٠، ٢٥٠، ٢٥٠، ٢٦٢، ٢٠٠٠،

# فتاوى باب المسح على الحفَّيْنُ

## أقوال العلماء في المسح على الخفين :

وسئل رحمه الله: عن أقوال العلماء في المسح على الخفين:

هل من شرطه أن يكون الخف غير مخرق حتى لا يظهر شيء من القدم؟.

وهل للتخريق حد؟

وما القول الراجح بالدليل كما قال تعالى: ﴿ فَإِنْ تَنَازَعَتُم فِي شِيء فَرِدُوه إِلَى اللهُ وَالرسول إِنْ كَنتُم تَوْمَنُونَ بِاللهُ وَاليوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلاً ﴾ (١١٢) ؛ فإن الناس يحتاجون إلى ذلك؟ .

فأجاب : هذه المسألة فيها قولان مشهوران للعلماء :

فمذهب مالك، وأبي حنيفة، وابن المبارك، وغيرهم : أنه يجوز المسح على ما فيه خرق يسير، مع اختلافهم في حد ذلك، واختار هذا بعض أصحاب أحمد.

ومذهب الشافعي، وأحمد، وغيرهما: أنه لا يجوز المسح إلا على ما يسترجميع محل الغسل. قالوا: لأنه إذا ظهر بعض القدم كان فرض ما ظهر الغسل؛ وفرض ما بطن المسح؛ فيلزم أن يجمع بين الغسل والمسح؛ أي: بين الأصل والبدل، وهذا لا يجوز؛ لأنه أما أن يغسل القدمين، وأما أن يمسح على الخفين.

والقول الأول أصح، وهو قياس أصول أحمد ونصوصه في العفو عن يسير العورة، وعن يسير النجاسة، ونحو ذلك؛ فإن السنّة وردت بالمسح على الخفين مطلقاً، قولاً من النبى على وفعلاً.

<sup>(</sup>١١٢) سورة: النساء. آية: ٥٩.

كقول صفوان بن عسال: «أمرنا رسول الله على إذا كنا سفراً \_ أو مسافرين \_ أن لا ننزع أخفافنا ثلاثة أيام ولياليهن إلا من جنابة، ولكن لا ننزع من غائط وبول ونوم» رواه أهل السُّنن وصححه الترمذي (١١٣).

فقد بين أن رسول الله على أمر أمته أن لا ينزعوا أخفافهم في السفر ثلاثة أيام من المغائط، والبول، والنوم، ولكن ينزعوها من الجنابة.

وكذلك أمره لأصحابه أن يمسحوا على التساخين، والعصائب.

والتساخين : هي الخفان فإنها تسخن الرجل.

وقد استفاض عنه في الصحيح أنه مسح على الخفين، وتلقى أصحابه عنـه ذلك فأطلقوا القول بجواز المسح على الخفين.

ونقلوا أيضاً أمره مطلقاً : كما في صحيح مسلم عن شريح بن هانىء قال : أتيت عائشة أسألها عن المسح على الخفين؟ ، فقالت : عليك بابن أبي طالب فاسأله فإنه كان يسافر مع النبي على فسألناه فقال : «جعل النبي الله ثلاثة أيام للمسافر ويوماً وليلة للمقيم» (١١٤).

أي : جعل له المسح على الخفين، فأطلق.

ومعلوم أن الخفاف في السعادة لا يخلو كثير منها عن فتق، أو خرق لا سيما مع تقادم عهدها، وكان كثير من الصحابة فقراء لم يكن يمكنهم تجديد ذلك.

ولما سئل النبي عن الصلاة في الشوب المواحد فقال: «أو لكلكم ثوبان؟»(١١٥).

<sup>(</sup>١١٣) رواه الترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٧١. والنسائي في سننه، كتاب الـطهارة بــاب ٩٧. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٦٢.

<sup>(</sup>١١٤) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة باب ٨٥. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٦٦. والمدارمي والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ٨٩. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة، باب ٨٦. والمدارمي في سننه، كتاب الوضوء باب ٤٢. والإمام أحمد في المسند ١٩٦/، ١٢٠، ١٢٠، ١٣٣، ١٤٦، ١٤٦، ٢٧/٢، ٢١٥، ٢٤٠/٤.

<sup>(</sup>١١٥) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الصلاة باب ٤، ٣، ٩. ومسلم في صحيحه، كتاب الصلاة حديث (١١٥) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الصلاة باب ٧٧. وابن ماجة في سننه، كتاب الصلاة باب ٧٧. وابن ماجة في سننه، كتاب الإقامة باب ٢٩. ومالك في الموطأ، كتاب صلاة الجماعة حديث ٣٠. والإمام أحمد في المسند ٢/٣٠/، =

وهذا كما أن ثيابهم كان يكثر فيها الفتق، والخرق حتى يحتاج لتـرقيع: فكـذلك

والعادة في الفتق اليسير في الثوب والخف أنه لا يرقع، وإنما يرقع الكثير.

وكان أحدهم يصلي في المثوب الضيق حتى أنهم كانوا إذا سجدوا تقلص الثوب فظهر بعض العورة، وكان النساء نهين عن أن يرفعن رؤوسهن حتى يرفع الرجال رؤوسهم، لئلا يرين عورات الرجال من ضيق الأزر، مع أن ستر العورة واجب في الصلاة وخارج الصلاة؛ بخلاف ستر الرجلين بالخف، فلما أطلق الرسول على المناف مع علمه بما هي عليه في العادة؛ ولم يشترط أن تكون سليمة من العيوب: وجب حمل أمره على الإطلاق، ولم يجز أن يقيد كلامه إلا بدليل شرعي.

وكان مقتضى لفظه أن كل خف يلبسه الناس ويمشون فيه: فلهم أن يمسحوا عليه، وأن كان مفتوقاً أو مخروقاً من غير تحديد لمقدار ذلك، فإن التحديد لا بد له من دليل، وأبو حنيفة يحده بالربع كما يحد مثل ذلك في مواضع.

قالوا: لأنه يقال رأيت الإنسان، إذا رأيت أحد جوانبه الأربع، فالربع يقوم مقام الجميع.

وأكثر الفقهاء ينازعون في هذا ويقولون : التحديد بالربع ليس له أصل من كتاب ولا سنّة .

وأيضاً فأصحاب النبي على الذين بلغوا سنته وعملوا بها لم ينقل عن أحد منهم تقييد الخف بشيء من القيود، بـل أطلقوا المسـح على الخفين مـع علمهم بـالخفاف وأحوالها، فعلم أنهم كانوا قد فهموا عن نبيهم جواز المسح على الخفين مطلقاً.

وأيضاً فكثير من خفاف الناس لا يخلو من فتق، أو خرق يظهر منه بعض القدم؛ فلو لم يجز المسح عليها بطل مقصود الرخصة، لا سيها والذين يحتاجون إلى لبس ذلك هم المحتاجون، وهم أحق بالرخصة من غير المحتاجين؛ فإن سبب الرخصة هو الحاجة.

. ولهذا قال النبي على لما سئل عن الصلة في الشوب الواحد: «أو لكلكم ثوبان» (١١٦).

<sup>(</sup>١١٦) سبق تخريجه.

بينً أن فيكم مَنْ لا يجد إلا ثوباً واحداً، فلو أوجب الثوبين لما أمكن هؤلاء أداء الواجب.

ثم إنه أطلق الرخصة، فكذلك هنا ليس كل إنسان يجد خفاً سليماً، فلو لم يرخص إلا لهذا لزم المحاويج خلع خفافهم، وكان إلزام غيرهم بالخلع أولى.

ثم إذا كان إلى الحاجة فالرخصة عامة، وكل مَنْ لبس خفاً وهو متطهر فله المسح عليه، سواء كان غنياً، أو فقيراً، وسواء كان الخف سليهاً، أو مقطوعاً؛ فإنه اختار لنفسه ذلك، وليس هذا مما يجب فعله لله تعالى \_ كالصدقة والعتق \_ حتى تشترط فيه السلامة من العيوب.

وأما قول المنازع: أن فرض ما ظهر الغسل وما بطن المسح. فهذا خطأ بالإجماع، فإنه ليس كل ما بطن من القدم يمسح على الظاهر الذي يلاقيه من الخف، بل إذا مسح ظهر القدم أجزأه.

وكثير من العلماء لا يستحب مسح أسفله، وهو إنما يمسح خططاً بالأصابع، فليس عليه أن يمسح جميع الخف كها عليه أن يمسح الجبيرة، فإن مسح الجبيرة يقوم مقام غسل نفس العضو، فإنها لما لم يمكن نزعها إلا بضرر صارت بمنزلة الجلد، وشعر الرأس، وظفر اليد، والرجل؛ بخلاف الخف فإنه يمكنه نزعه وغسل القدم.

ولهذا كان مسح الجبيرة واجباً ومسح الخفين جائزاً، إن شاء مَسَحَ وإن شاء خلع. ولهذا فارق مسح الجبيرة الخف من خمسة أوجه :

أحدها: أن هذا واجب، وذلك جائز.

الثاني: أن هذا يجوز في الطهارتين: الصغرى والكبرى، فإنه لا يمكنه إلا ذلك، ومسح الخفين لا يكون في الكبرى بل عليه أن يغسل القدمين كما عليه أن يوصل الماء إلى جلد الرأس والوجه، وفي الوضوء يجزئه المسح على ظاهر شعر الرأس، وغسل ظاهر اللحية الكثيفة: فكذلك الخفاف يمسح عليها في الصغرى؛ فإنه لما احتاج إلى لبسها صارت بمنزلة ما يستر البشرة من الشعر الذي يمكن إيصال الماء إلى باطنه، ولكن فيه مشقة، والغسل لا يتكرر.

الثالث: أن الجبيرة بمسح عليها إلى أن يحلها؛ ليس فيها توقيت؛ فإن مسحها

لكن لو كان في خلعه يعد مضي الوقت ضرر - مثل: أن يكون هناك برد شديد متى خلع خفيه تضرر، كما يوجد في أرض الثلوج وغيرها؛ أو كان في رفقة متى خلع وغسل لم ينتظروه، فينقطع عنهم فلا يعرف الطريق، أو يخاف إذا فعل ذلك من عدو أو سبع، أو كان إذا فعل ذلك فاته واجب ونحو ذلك - فهنا قيل: إنه يتيمم: وقيل: إنه يسح عليهما للضرورة، وهذا أقوى لأن لبسهما هنا صار كلبس الجبيرة من بعض الوجوه، فأحاديث التوقيت فيها الأمر بالمسح يوماً وليلة وثلاثة أيام ولياليهن، وليس فيها النهي عن الزيادة إلا بطريق المفهوم، والمفهوم لا عموم له: فإذا كان يخلع بعد الوقت عند إمكان ذلك عمل بهذه الأحاديث.

وعلى هذا يحمل حديث عقبة بن عامر لما خرج من دمشق إلى المدينة يبشر الناس بفتح دمشق، ومسح أسبوعاً بلا خلع! فقال له عمر: أصبت السنة! وهو حديث صحيح.

وليس الخف كالجبيرة مطلقاً؛ فإنه لا يستوعب بالمسح بحال؛ ويخلع في الطهارة الكبرى؛ ولا بد من لبسه على طهارة. لكن المقصود: أنه إذا تعذر خلعه فالمسح عليه أولى من التيمم، وإن قدر أنه لا يمكن خلعه في الطهارة الكبرى فقد صار كالجبيرة، يستوعبها.

وأيضاً فإن المسح على الخفين أولى من التيمم، لأنه طهارة بالماء في ما يغطي موضع الغسل؛ وذاك مسح بالتراب في عضوين آخرين : فكان هذا البدل أقرب إلى الأصل من التيمم.

ولهذا لو كان جزيحاً، وأمكنه مسح جراحه بالماء دون الغسل: فهل يمسح بالماء أو يتيمم؟.

فيه قولان. هما روايتان عن أحمد، ومسحهما بالماء أصح؛ لأنه إذا جاز مسح الجبيرة ومسح الخف، وكان ذلك أولى من التيمم فلأن يكون مسح العضو بالماء أولى من التيمم بطريق الأولى.

الرابع: أن الجبيرة يستوعبها بالمسح كما يستوعب الجلد؛ لأن مسحهما كغسله، وهذا أقوى على قول من يوجب مسح جميع الرأس.

الخامس : أن الجبيرة يمسح عليها وإن شدها على حدث عنـد أكثر العلماء، وهـو إحدى الروايتين عن أحمد، وهو الصواب.

ومن قال: لا يمسح عليها إلا إذا لبسها على طهارة ليس معه إلا قياسها على الحفين، وهو قياس فاسد؛ فإن الفرق بينهما ثابت من هذه الوجوه، ومسحها كمسح الجلدة، ومسح الشعر، ليس كمسح الخفين.

وفي كلام الإمام أحمد ما يبين ذلك، وأنها ملحقة عنده بجلدة الإنسان، لا بالخفين.

وفي ذلك نزاع؛ لأن من أصحابه من يجعلها كالخفين، ويجعل البرء كانقضاء مدة المسح، فيقول ببطلان طهارة المحل، كها قالوا في الخف، والأول أصح، وهو: أنها إذا سقطت سقوط برء كان بمنزلة حلق شعر الرأس، وتقليم الأظفار، وبمنزلة كشط الجلد، لا يوجب إعادة غسل الجنابة عليها إذا كان قد مسح عليها من الجنابة.

وكذلك في الوضوء لا يجب غسل المحل، ولا إعادة الوضوء.

كما قيل: أنه يجب في خلع الخف، والطهارة وجبت في المسح على الخفين ليكون إذا أحدث يتعلق الحدث بالخفين؛ فيكون مسحهما كغسل الرجلين، بخلاف ما إذا تعلق الحدث بالقدم، فإنه لا بد من غسله.

ثم قيل : إن المسح لا يرفع الحدث عن الرجل، فإذا خلعها كان كأنه لا يمسح عليها فيغسلها عند مَنْ لا يشترط الموالاة، ومَنْ يشترط الموالاة يعيد الوضوء.

وقيل: بل حدثه ارتفع رفعاً مؤقتاً إلى حين انقضاء المدة وخلع الخف، لكن لما خلعه انقضت الطهارة فيه. والطهارة الصغرى لا تتبعض، لا في ثبوتها، ولا في زوالها؛ فإن حكمها يتعلق بغير محلها، فإنها غسل أعضاء أربعة والبدن كله يصير طاهراً، فإذا غسل عضو، أو عضوان لم يرتفع الحدث حتى يغسل الأربعة، وإذا انتقض الوضوء في عضو انتقض في الجميع.

ومَنْ قال هذا قال: أنه يعيد الوضوء، ومثل هذا منتف في الجبيرة فإن الجبيرة عليها عليها في الطهارة الكبرى، ولا يجزىء فيها البدل، فعلم أن المسح عليها كالمسح على الجلد، والشعر.

ومَنْ قال من أصحابنا : أنه إذا سقطت لبرء بطلت الطهارة، أو غسل محلها، وإذا سقطت لغير برء : فعلى وجهين، فإنهم جعلوها مؤقتة بالبرء، وجعلوا سقوطها بالبرء كانقطاع مدة المسح.

وأما إذا سقطت قبل البدء فقيل : هي كما لو خلع الخف قبل المدة.

وقيل: لا تبطل الطهارة هنا، لأنه لا يمكن غسلها قبل البرء، بخلاف الرجل، فإنه يمكن غسلها إذا خلع الخف.

فلهذا فرقوا بينها وبين الخف في أحد الوجهين، فبإنه إذا تعذر غسلها بقيت الطهارة بخلاف ما بعد البرء فإنه يمكن غسل محلها.

والقول بأن البرء كالوقت في الخفَّين ضعيف، فإن طهارة الجبيرة لا توقيت فيها أصلًا، حتى يقال : إذا انقضى الوقت بطلت الطهارة.

بخلاف المسح على الخفَّين، فإنه موقت، ونزعها مشبه بخلع الخف، وهو أيضاً تشبيه فاسد، فإنه إن شبه بخلعه قبل انقضاء المدة ظهر الفرق، وإنما يشبه هذا نزعها قبل البرء، وفيه الوجهان، وإن شبه بخلعه قبل انقضاء المدة فوجود الخلع كعدمه، فإنه لا يجوز له حينئذ أن يمسح على الخفَّين؛ لأن الشارع أمره بخلعها في هذه الحال.

بخلاف الجبيرة فإن الشارع لم يجعل لها وقتاً، بل جعلها بمنزلة ما يتصل بالبدن من جلد، وشعر، وظفر، وذاك إذا احتاج الرجل إلى إزالته أزاله ولم تبطل طهارته.

وقد ذهب بعض السلف إلى بطلانها، وأنه يطهر موضعه، وهذا مشبه قول مَنْ قال : مثل ذلك في الجبيرة.

ومن الناس مَنْ يقول : خلع الخف لا يبطل الطهارة .

والقول الوسط أعدل الأقوال، وإلحاق الجبيرة بما يتصل بالبدن أولى، كالوسخ

الذي على يده، والحنَّاء، والمسح على الجبيرة واجب لا يمكنه تخيير بينه وبين الغسل، فلو لم يجز المسح عليها إذا شدها وهو محدث نقل إلى التيمم.

وقد قدمنا أن طهارة المسح بالماء في محل الغسل الواجب عليه أولى من طهارة المسح بالتراب في غير محل الغسل الواجب، لأن الماء أولى من التراب، وما كان في محل الفرض فهو أولى به مما يكون في غيره.

فالمسح على الخفين، وعلى الجبيرة، وعلى نفس العضو: كل ذلك، خير من التيمم حيث كان؛ ولأنه إذا شدها على حدث مسح عليها في الجنابة ففي الطهارة الصغرى أولى.

وإن قيل : أنه لا يمسح عليها من الجنابة حتى يشدها على الطهارة : كان هذا قولًا بلا أصل يقاس عليه، وهو ضعيف جداً.

وإن قيل : بل إذا شدها على الطهارة من الجنابة مسح عليها، بخلاف ما إذا شدها وهو جنب.

قيل: هو محتاج إلى شدها على الطهارة من الجنابة، فإنه قد يجنب والماء يضر جراحه، ويضر العظم المكسور، ويضر الفصاد فيحتاج حينئذ أن يشده بعد الجنابة ثم يمسح عليها. وهذه من أحسن المسائل.

والمقصود هنا: أن مسح الخف لا يستوعب فيه الخف، بل يجزي فيه مسح بعضه كها وردت به السنة، وهو مذهب الفقهاء قاطبة، فعلم بذلك أنه ليس كل ما بطن من الحف، بل إذا مسح ظهر القدم كان هذا المسح مجزئاً عن باطن القدم وعن العقب.

وحينئذ فإذا كان الخرق في موضع، ومسح موضعاً آخر : كان ذلك مسحاً مجزئاً عن غسل جميع القدم، لا سيها إذا كان الخرق في مؤخر الخف وأسفله، فإن مسح ذلك الموضع لا يجب بل ولا يستحب، ولو كان الخرق في المقدم فالمسح خطوط بين الأصابع.

فإن قيل : مرادنا أن ما بطن يجزي عنه المسح، وما ظهر يجب غسله.

قيل هذا : دعوى محل النزاع فلا تكون حجة، فلا نسلم أن ما ظهر من الخف المخرق فرضه غسله! فهذا رأس المسألة، فمن احتج به كان مثبتاً للشيء بنفسه.

وإن قالوا بأن المسح إنما يكون على مستور، أو مغطى ونحو ذلك : كانت هـذه كلها عبارات عن معنى واحد، وهو دعوى رأس المسألة بلا حجة أصلًا.

والشارع أمرنا بالمسح على الخفّين مطلقاً، ولم يقيده، والقياس يقتضي : أنـه لا يقيد.

والمسح على الخفين قد اشترط فيه طائفة من الفقهاء شرطين :

هذا أحدهما: وهو أن يكون ساتراً لمحل الفرض، وقد تبين ضعف هذا الشرط.

والثاني: أن يكون الخف يثبت بنفسه. وقد اشترط ذلك الشافعي، ومن وافقه من أصحاب أحمد، فلو لم يثبت إلا بشده بشيء يسير، أو خيط متصل به أو منفصل عنه ونحو ذلك: لم يمسح.

وإن ثبت بنفسه لكنه لا يستر جميع المحل إلا بالشد \_ كالزربول الطويل المشقوق: يثبت بنفسه لكن لا بستر إلى الكعبين إلا بالشد \_ ففيه وجهان أصحها: أنه يمسح عليه. وهذا الشرط لا أصل له في كلام أحمد، بل المنصوص عنه في غير موضع أنه يجوز المسح على الجوربين وإن لم يثبتا بأنفسها، بل بنعلين تحتها، وأنه يمسح على الجوربين ما لم يخلع النعلين.

فإذا كان أحمد لا يشترط في الجوربين أن يثبتا بأنفسها، بل إذا ثبتا بالنعلين جاز المسح عليها: فغيرهما بيطريق الأولى، وهنا قد ثبتا بالنعلين، وهما منفصلان عن الجوربين فإذا ثبت الجوربان بشدهما بخيوطها كان المسح عليها أولى بالجواز.

وإذا كان هذا في الجوربين: فالزربول الذي لا يثبت إلا بسير يشده به متصلًا به أو منفصلًا عنه أولى بالمسح عليه من الجوربين.

وهكذا ما يلبس على الرجل من فرو، وقطن، وغيرهما : إذا ثبت ذلك بشدهما بخيط متصل أو منفصل مسح عليهما بطريق الأولى.

فإن قيل : فيلزم من ذلك جواز المسح على اللفائف، وهو : أن يلف على الرجل لفائف من البرد، أو خوف الحفاء، أو من جراح بهما، ونحو ذلك.

قيل : في هذا وجهان ذكرهما الحلواني، والصواب أنه يمسح على اللفائف، وهي بالمسح أولى من الخف، والجورب، فإن تلك اللفائف إنما تستعمل للحاجة في العادة،

وفي نوعها ضرر: إما إصابة البرد، وإما التأذي بالحفاء، وإما التأذي بالجرح. فإذا جاز المسح على الخفين، والجوربين فعلى اللفائف بطريق الأولى.

ومَنْ ادعى في شيء من ذلك إجماعاً فليس معه إلا عدم العلم، ولا يمكنه أن ينقل المنع عن عشرة من العلماء المشهورين، فضلًا عن الإجماع.

والنزاع في ذلك معروف في مذهب أحمد وغيره؛ وذلك أن أصل المسح على الخفين خفي على كثير من السلف والخلف؛ حتى أن طائفة من الصحابة أنكروه، وطائفة من فقهاء أهل المدينة وأهل البيت أنكروه مطلقاً، وهو رواية عن مالك؛ والمشهور عنه جوازه في السفر دون الحضر.

وقد صنف الإمام أحمد كتاباً كبيراً في «الأشربة» في تحريم المسكر، ولم يذكر فيه خلافاً عن الصحابة، فقيل له في ذلك فقال: هذا صح فيه الخلاف عن الصحابة بخلاف المسكر.

ومالك مع سعة علمه، وعلو قدره قال في «كتاب السر» : لأقولن قولاً لم أقله قبل ذلك في علانية .

وتكلم بكلام مضمونه إنكاره: اما مطلقاً؛ واما في الحضر. وخالفه أصحابه في ذلك، وقال ابن وهب: هذا ضعف له حيث لم يقله قبل ذلك علانية.

والذين جوزوه منع كثير منهم من المسح على الجرموقين الملبوسين على الخفين.

والثلاثة منعوا المسح على الجوربين وعلى العمامة: فعلم أن هذا الباب مما هابه كثير من السلف، والخلف، حيث كان الغسل هو الفرض الظاهر المعلوم؛ فصاروا يجوزون المسح حيث يظهر ظهوراً لا حيلة فيه، ولا يطردون فيه قياساً صحيحاً، ولا يتمسكون بظاهر النص المبيح، وإلا فَمَنْ تدبر ألفاظ الرسول على وأعطى القياس حقه: علم أن الرخصة منه في هذا الباب واسعة؛ وأن ذلك من محاسن الشريعة، ومن الحنيفية السمحة التي بعث بها.

وقد كانت أم سلمة زوج النبي ﷺ تمسح على خمارهـا(۱۱۷)، فهل تفعـل ذلك بدون إذنه؟!.

<sup>(</sup>١١٧) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ٨٤. والترمـذي في سننه، كتـاب الطهـارة باب ٧٥. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ٨٥. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٨٩. والإمام أحمد في المسند ١٥/٤، ١٣٥/، ٢٨١/، ٢٨١، ١٥.

وكان أبو موسى الأشعري، وأنس بن مالك يمسحان على القلانس.

ولهذا جوز أحمد هذا وهذا في إحدى الروايتين عنه؛ وجوز أيضاً المسح على العمامة.

لكن أبو عبد الله بن حامد رأى العمامة التي ليست محنكة المقتطعة: كان أحمد يكره لبسها.

وكذا مالك يكره لبسها أيضاً لِما جاء في ذلك من الآثار، وشرط في المسح عليها أن تكون محنكة. واتبعه على ذلك القاضي، وأتباعه. وذكروا فيها ـ إذا كان لها ذؤابة ـ وجهين.

وقال بعض أصحاب أحمد: إذا كان أحمد في إحدى الروايتين يجوز المسح على القلانس الدنيات ـ وهي القلانس الكبار ـ فلأن يجوز ذلك على العمامة بطريق الأولى والأحرى.

والسلف كانوا يحنكون عمائمهم لأنهم كانوا يركبون الخيل، ويجاهدون في سبيل الله؛ فإن لم يربطوا العمائم بالتحنيك، وإلا سقطت ولم يمكن معها طرد الخيل.

ولهذا ذكر أحمد عن أهل الشام أنهم كانوا يحافظون على هـذه السنة لأجـل أنهم كانوا في زمنه هم المجاهدون.

وذكر إسحاق بن راهويه بإسناده أن أولاد المهاجرين، والأنصار كانوا يلبسون العمائم بلا تحنيك.

وهذا لأنهم كانوا في الحجاز في زمن التابعين لا يجاهدون.

ورخص إسحق وغيره في لبسها بلا تحنيك، والجند المقاتلة لما احتاجـوا إلى ربط عمائمهم صاروا يربطونها : إما بكلاليب، وإما بعصابة، ونحو ذلك.

وهذا معناه معنى التحنيك.

كما أن من السلف مَنْ كان يربط وسطه بطرف عمامته، والمناطق يحصل بها هذا المقصود.

وفي نزع العمامة المربوطة بعصابة وكلاليب من المشقة ما في نزع المحنكة.

وقد ثبت المسح على العمامة عن النبي ﷺ من وجوه صحيحة، لكن العلماء فيها على ثلاثة أقوال :

منهم مَنْ يقول: الفرض سقط بمسح ما بدا من الرأس؛ والمسح على العمامة مستحب. وهذا قول الشافعي وغيره.

ومنهم مَنْ يقول: بل الفرض سقط بمسح العمامة ومسح ما بدا من الرأس؛ كما في حديث المغيرة؛ أو ليس بواجب لأنه لم يأمر به في سائر الأحاديث؟.

على روايتين. وهذا قول أحمد المشهور عنه.

ومنهم مَنْ يقول: بل إنما كان المسح على العمامة لأجل الضرر، وهـو ما إذا حصل بكشف الرأس ضرر من برد، ومرض؛ فيكون من جنس المسح على الجبيرة.

كها جاء : أنهم كانوا في سرية فشكوا البرد فأمرهم أن يمسحوا على التساخين والعصائب هي العمائم.

ومعلوم أن البلاد الباردة يحتاج فيها من يمسح التساخين، والعصائب ما لا يحتاج إليه في أرض الحجاز، فأهل الشام، والروم، ونحو هذه البلاد أحق بالرخصة في هذا وهذا من أهل الحجاز، والماشون في الأرض الحزنة، والوعرة أحق بجواز المسح على الخف من الماشين في الأرض السهلة، وخفاف هؤلاء في العادة لا بد أن يؤثر فيها الحجر؛ فهم برخصة المسح على الخفاف المخرقة أولى من غيرهم.

ثم المانع من ذلك يقول: إذا ظهر بعض القدم لم يجز المسح، فقد يظهر شيء يسير من القدم كموضع الخرز ـ وهذا موجود في كثير من الخفاف ـ فإن منعوا من المسح عليها ضيقوا تضييقاً يظهر خلافه للشريعة بلا حجة معهم أصلاً.

فإن قيل : هذا لا يمكن غسله حتى يقولوا : فرضه الغسل، وإن قـالوا : هـذا يعفى عنه ما لم يكن لهم ضابط فيها يمنع، وفيها لا يمنع.

والذي يوضح هذا أن قولهم: إذا ظهر بعض القدم: إن أرادوا ظهوره للبصر، فإبصار الناس مع اختلاف إدراكها قد يظهر لها من القدم، ما لا يمكن غسله، وإن أرادوا ما يظهر ويمكن مسه باليد فقد يمكن غسله بلا مس.

وإن قالوا: ما يمكن غسله فالإمكان يختلف، قد يمكن مع الجرح ولا يمكن بدونه، فإن سُمّ الخياط يمكن غسله إذا وضع القدم في مغمزه، وصبر عليه حتى يدخل الماء في سُمّ الخياط، مع أنه قد لا يتيقن وصول الماء عليه إلا بخضخضة ونحوها، ولا يمكن غسله كها يغسل القدم، وهذا على مذهب أحمد أقوى؛ فإنه يجوز المسح على العمامة إذا لبست على الوجه المعتاد، وإن ظهر من جوانب الرأس ما يمسح عليه، ولا يجب مسح ذلك.

وهل يجوز المسح على الناصية مع ذلك؟.

فيه عنه روايتان. فلم يشترط في الممسوح أن يكون ساتراً لجميع محل الفـرض، وأوجب الجمع بين الأصل والبدل على إحدى الروايتين.

والشافعي أيضاً يستحب ذلك كما يستحبه أحمد في الرواية الأخرى.

فعلم أن المعتبر في اللباس أن يكون على الوجه المعتاد، سواء ستر جميع محل الفرض، أو لم يستره. والخفاف قد اعتيد فيها أن تلبس مع الفتق، والخرق، وظهور بعض الرجل؛ وأما ما تحت الكعبين فذاك ليس بخف أصلًا.

ولهذا يجوز للمحرم لبسه مع القدرة على النعلين في أظهر قولي العلماء كما سنذكره إن شاء الله تعالى، ونبين نسخ الأمر بالقطع؛ وانه إنما أمر به حين لم يشرع البدل أيضاً.

فالمقدمة الثانية من دليلهم - وهو قولهم : يمكن الجمع بين الأصل والبدل - ممنوع على أصل الشافعي وأحمد؛ فإن عندهما يجمع بين التيمم والغسل فيها إذا أمكن غسل بعض البدن دون البعض؛ لكون الباقي جريحاً؛ أو لكون الماء قليلاً، ويجمع بين مسح بعض الرأس مع العمامة كها فعل النبي على عام تبوك؛ فلو قدر أن الله تعالى أوجب مسح الخفين كها أوجب غسل جميع البدن : أمكن أن يغسل ما ظهر ويمسح ما بطن؛ كها يفعل مثل ذلك في الجبيرة؛ فإنه إذا ربطها على بعض مكان مسح الجبيرة وغسل، أو مسح ما بينهها فجمع بين الغسل والمسح في عضو واحد، فتبين أن سقوط غسل ما ظهر من القدم لم يمكن لأنه لا يجمع بين الأصل والبدل : بل لأن مسح ظهر الخف ولو خطأ من القدم لم يمكن لأنه لا يجمع بين الأصل والبدل : بل لأن مسح ظهر الخف ولو خطأ أمر صاحب الشرع لأمته، إذ أمرهم إذا كانوا مسافرين أن لا ينزعوا خفافهم ثلاثة أيام ولياليهن، لا من غائط، ولا بول، ولا نوم، فأي خف كان على أرجلهم دخل في مطلق ولياليهن، لا من غائط، ولا بول، ولا نوم، فأي خف كان على أرجلهم دخل في مطلق النص؟.

كها أن قوله ﷺ لما سئل ما يلبس المحرم من الثياب؟ فقال : «لا يلبس القميص، ولا العمائم، ولا السراويلات، ولا البرانس، ولا الخفاف! ومن لم يجد نعلين فليلبس خفين وليقطعها حتى يكونا أسفل من الكعبين» (١١٨) هكذا رواه ابن عمر.

وذكر أن النبي ﷺ خطب بذلك لما كان بالمدينة ولم يكن حينئذ قد شرعت رخصة البدل. فلم يرخص لهم لا في لبس السراويل إذا لم يجدوا الإزار، ولا في لبس الخف مطلقاً.

ثم أنه في عرفات بعد ذلك قال: «السراويل لمن لم يجد الإزار، والخفاف لمن لم يجد النعلين»، هكذا رواه ابن عباس وحديثه في الصحيحين، ورواه جابر وحديثه في مسلم (١١٩).

فأرخص لهم بعرفات في البدل، فأجاز لهم لبس السراويل إذا لم يجدوا الإزار بلا فتق، وعليه جمهور العلماء، فمَنْ اشترط فتقه خالف النص، وأجاز لهم حينتُذ لبس الخفين إذا لم يجدوا النعلين بلا قطع.

فمن اشترط القطع فقد خالف النص، فإن السراويل المفتوق، والخف المقطوع لا يدخل في مسمى السراويل والخف عند الإطلاق، كما أن القميص إذا فتق وصار قطعاً لم يسمَّ سراويل، وكذلك البرنس وغير ذلك. فإنما أمر بالقطع أولاً؛ لأن رخصة البدل لم تكن شرِّعت، فأمرهم بالقطع حينئذ لأن المقطوع يصير كالنعلين، فإنه ليس بخف.

ولهذا لا يجوز المسح عليه باتفاق المسلمين، فلم يدخل في إذنه في المسح على الحفين.

ودل هذا على أن كل ما يلبس تحت الكعبين من مداس، وجمجم وغيرهما:

<sup>(</sup>١١٨) رواه البخاري في صحيحه، كتاب العلم باب ٥٣، وكتاب الصلاة باب ٩، وكتاب اللباس باب ٨، ١٣ (١١٨) ومسلم في صحيحه، كتاب الحج حديث ٢. وأبو داود في سننه، كتاب المناسك باب ٣١. والنسائي في سننه، كتاب المِناسك باب ٢٨، ٣٥، ٣٧. والإمام أحمد في المسند ٤١٢، ٨، ٤١٠.

<sup>(</sup>١١٩) رواة البخاري في صحيحه، كتاب اللباس باب ١٤، ٣٧، وكتاب الصيد باب ١٥، ١٦. ومسلم في صحيحه، كتاب الحج حديث ٥، ٤. وأبو داود في سننه، كتاب المناسك باب ٣١، والنسائي في سننه، كتاب المناسك باب ٣٢، وكتاب الزينة باب ٩٩. وابن ماجة في سننه، كتاب المناسك باب ٩. والإمام أحمد في المسند ٢١٥/١، ٢٢١، ٢٢٨، ٢٧٩، و٢٧، ٢٨٥، ٢٨٥، ٢٣٧،

كالخف المقطوع تحت الكعبين أولى بالجواز، فتكون إباحته أصلية كما تباح النعلان، لا أنه أبيح على طريق البدل، وإنما المباح على طريق البدل، هو الخف المطلق، والسراويل.

ودلت نصوصه الكريمة، وألفاظه الشريفة التي هي مصابيح الهدى على أمور يحتاج الناس إلى معرفتها قد تنازع فيها العلماء :

منها: أنه لما أذن للمحرم إذا لم يجد النعلين يلبس الخف: إما مطلقاً، وإما مع القطع: كان ذلك إذناً في كل ما يسمى خفاً، سواء كان سليهاً، أو معيباً.

وكذلك لما أذن في المسح على الخفين كان ذلك إذناً في كل خف، وليس المقصود قياس حكم على حكم حتى يقال: ذاك أباح له لبسه وهذا أباح المسح عليه، بل المقصود أن لفظ الخف في كلامه يتناول هذا بالإجماع. فعلم أن لفظ الخف يتناول هذا وهذا، فمن ادعى في أحد الموضعين أنه أراد بعض أنواع الخفاف فعليه البيان.

وإذا كان الخف في لفظه مطلقاً \_ حيث أباح لبسه للمحرم، وكل خف جاز للمحرم لبسه، وإن قطعه \_ جاز له أن يمسح عليه إذا لم يقطعه.

الثاني: أن المحرم إذا لم يجد نعلين، ولا ما يشبه النعلين ـ من خف مقطوع، أو جمجم، أو مداس، أو غير ذلك ـ فإنه يلبس أي خف شاء ولا يقطعه. هذا أصح قولي العلماء، وهو ظاهر مذهب أحمد وغيره؛ فإن النبي على أذن بذلك في عرفات بعد نهيه عن لبس الخف مطلقاً، وبعد أمره من لم يجد أن يقطع، ولم يأمرهم بعرفات بقطع، مع أن الذين حضروا بعرفات كان كثير منهم أو أكثرهم لم يشهدوا كلامه بالمدينة، بل حضر من مكة، واليمن، والبوادي، وغيرها خلق عظيم حجوا معه لم يشهدوا جوابه بالمدينة على المنبر، بل أكثر الذين حجوا معه لم يشهدوا ذلك الجواب.

وذلك الجواب لم يذكره ابتداء لتعليم جميع الناس، بل سأله سائل وهو على المنبر: ما يلبس المحرم من الثياب؟ فقال: «لا يلبس القميص، ولا العمائم، ولا السراويلات، ولا البرانس، ولا الحفاف: إلا من لم يجد نعلين فليلبس خفين وليقطعها حتى يكونا أسفل من الكعبين» (١٢٠٠) وابن عمر لم يسمع منه إلا هذا كها أنه في المواقيت لم

<sup>(</sup>۱۲۰) سبق تخریجه.

يسمع إلا ثلاث مواقيت قوله: «أهل المدينة من ذي الخليفة، وأهل الشام الجحفة، وأهل نجد قرن»(١٢١).

قال ابن عمر : وذكر لي ـ ولم أسمع ـ أن النبي ﷺ وقت لأهل اليمن يلملم.

وهذا الذي ذكر له صحيح قد ثبت في الصحيحين عن النبي على من رواية ابن عباس، فابن عباس أخبر: أن النبي على وقت لأهل اليمن يلملم، ولأهل المدينة ذا الحليفة، ولأهل الشام الجحفة، ولأهل نجد قرن المنازل، ولأهل اليمن يلملم.

وقال : « هن لهن، ولكل آت أتى عليهن من غير أهلهن ممن يريد الحج والعمرة، ومَنْ كان دون ذلك فمن حيث أنشأ، حتى أهل مكة من مكة».

فكان عند ابن عباس من العلم بهذه السنة ما لم يكن عند ابن عمر.

وفي حديثه ذكر أربع مواقيت، وذكر أحكمام الناس كلهم إذا مروا عليها، أو احرموا من دونها.

والنبي على كان يبلغ الدين بحسب ما أمر الله به، فلما كان أهل المدينة قد أسلموا وأسلم أهل نجد، وأسلم مَنْ كان من ناحية الشام وقت الشلاث، وأهل اليمن إنما أسلموا بعد ذلك، ولهذا لم ير أكثرهم النبي على بل كانوا مخضرمين، فلما أسلموا وقت النبي على وقال : «أتاكم أهل اليمن! هم أرق قلوباً، وألين أفئدة، الإيمان يماني، والفقه يماني، والحكمة يمانية» (١٢٢٠).

ثم قد رُوي عنه أنه لما فتحت أطراف العراق وقت لهم ذات عرق (۱۲۳)، كما روى مسلم هذا من حديث جابر، لكن قال ابن الزبير فيه، أحسبه عن النبي على وقطع به غيره.

<sup>(</sup>۱۲۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الحج باب ۷، ۹، ۱۱، ۱۱، وكتاب الصيد باب ۱۸. ومسلم في صحيحه، كتاب الحج حديث ۱۱، ۱۲. وأبو داود في سننه، كتاب المناسك باب ۸. والنسائي في سننه، كتاب المناسك باب ۹، ۲۰: ۳۳. والدارمي في سننه، كتاب المناسك باب ٥، والإمام أحمد في المنتعد ١٨١٠، ٢٣٨، ٢٤٠، ١٨١.

<sup>(</sup>١٢٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب المغازي باب ٧٤. ومسلم في صحيحه، كتاب الإيمان حديث ٨٨. ٨٤. والإِمام أحمد في المسند ٢/ ٢٣٥، ٢٦٧، ٣٨٠، ٤٧٤، ٤٨٠، ٤٨١، ٤٨٨، ٤٨١.

<sup>(</sup>۱۲۳) رواه أبو دواد في سننه، كتاب المناسك باب ٨.

ورُوي ذلك من حديث عائشة، فكان ما سمعه هؤلاء أكثر مما سمعه غيرهم.

وكذلك ابن عباس، وجابر في ترخيصه في الخف، والسراويل، ففي الصحيحين: عن ابن عباس قال: سمعت رسول الله على وهو يخطب بعرفات يقول: «السراويلات لمن لم يجد الإزار، والخفان لمن لم يجد النعلين»(١٢٤).

وفي صحيح مسلم عن جابر: «مَنْ لم يجد نعلين فليلبس خفين، ومَنْ لم يجد إزاراً فليلبس سراويل»(١٢٥).

فهذا كلام مبتدأ منه ﷺ بينً فيه في عرفات \_ وهو أعظم مجمع كان له \_ أن مَنْ لم يجد إزاراً فليلبس السراويل، ومَنْ لم يجد النعلين فليلبس الخفين.

ولم يأمر بقطع، ولا فتق، وأكثر الحاضرين بعرفات لم يشهدوا خطبته، وما سمعوا أمره بقطع الخفين، وتأخير البيان عن وقت الحاجة لا يجوز، فعلم أن هذا الشرع الذي شرعه الله على لسانه بعرفات لم يكن شرع بعد بالمدينة، وأنه بالمدينة إنما أرخص في لبس النعلين وما يشبهها من المقطوع، فدلً ذلك على أن مَنْ عَدِمَ ما يشبه الخفين يلبس الخف.

الثالث : أنه دلَّ على أنه يلبس سراويل بلا فتق. وهو قول الجمهور والشافعي وأحمد.

الرابع: أنه دلَّ على أن المقطوع كالنعلين يجوز لبسهما مطلقاً، ولبس ما أشبههما من جمجم، ومداس وغير ذلك. وهذا مذهب أبي حنيفة ووجه في مذهب أحمد وغيره. وبه كان يفتى جدي أبو البركات رحمه الله في آخر عمره لما حج.

وأبو حنيفة رحمه الله تعالى تبين له من حديث ابن عمر : أن المقطوع لبسه أصل لا بدل له، فيجوز لبسه مطلقاً، وهذا فهم صحيح منه دون فهم من فهم أنه بدل.

والثلاثة تبين لهم أن النبي ﷺ أرخص في البدل وهو الخف، ولبس السراويـل، فمنْ لبس السراويل إذا عدم الأصل فلا فدية عليه. وهذا فهم صحيح.

وأحمد فهم من النص المتأخر الذي شرع فيه البدلان أنه ناسّخ للقبطع المتقدم، وهذا فهم صحيح.

<sup>(</sup>١٢٤) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>١٢٥) سبق تخريجه.

وأبو حنيفة لم يبلغه هذا فأوجب الفدية على كل مَنْ لبس خفاً، أو سراويل إذا لم يفتقه وإن عدم كما قال ذلك ابن عمر وغيره، وزاد أن الرخصة في ذلك إنما هي للحاجة، والمحرم إذا احتاج إلى محظور فعله وافتدى.

وأما الأكثرون فقالوا: مَنْ لبس البدل، فلا فدية عليه، كما أباح ذلك النبي ﷺ بعرفات ولم يأمر معه بفدية ولا فتق.

قالوا: والناس كلهم محتاجون إلى لبس ما يسترون به عوراتهم، وما يلبسونه في أرجلهم، فالحاجة إلى ذلك عامة، وما احتاج إليه العموم لم يحظر عليهم ولم يكن عليهم فيه فدية، بخلاف ما احتيج إليه لمرض، أو برد، ومن ذلك حاجة لعارض؛ ولهذا أرخص النبي على للنساء في اللباس مطلقاً من غير فدية، ونهى المحرمة عن النقاب والقفازين، فإن المرأة لما كانت محتاجة إلى ستر بدنها لم يكن عليها في ستره فدية.

وكذلك حاجة الرجال إلى السراويل والخفاف إذا لم يجدوا الإزار والنعال، وابن عمر رضي الله عنه لما لم يسمع إلا حديث القطع أخذ بعمومه، فكان يأمر النساء بقطع الخفاف! حتى أخبروه بعد هذا أن النبي على رخص للنساء في لبس ذلك.

كما أنه لما سمع قوله : «لا ينفرن أحد حتى يكون آخر عهده بالبيت»(١٢٦).

أخـذ بعمومه في حق الرجـال، والنساء، فكان يـأمر الحـائض أن لا تنفر حتى تطوف.

وكذلك زيد بن ثابت كان يقول ذلك، حتى أخبروهما أن النبي ﷺ رخص للحيَّض أن ينفرن بلا وداع.

وتناظر في ذلك زيد، وابن عباس، وابن الزبير، لما سمعا نهي النبي على عن لبس الحرير أخذاً بالعموم.

فكان ابن الزبير يأمر الناس بمنع نسائهم من لبس الحرير.

وكان ابن عمر ينهي عن قليله وكثيره، فينزع خيوط الحرير من الثوب.

<sup>(</sup>١٢٦) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الحج حديث ٣٧٩. وأبو داود في سننه، كتاب المناسك باب ٨٣. وابن ماجة في سننه، كتاب المناسك باب ٨٦. والدارمي في سننه، كتاب المناسك باب ٨٥. والإمام أحمد في المسند ٢٢٢/١.

وغيرهما سمع الرخصة للحاجة، وهو الإرخاص للنساء وللرجال في اليسير وفيها يحتاجون إليه للتداوي وغيره؛ لأن ذلك حاجة عامة.

وهكذا اجتهاد العلماء رضي الله عنهم في النصوص: يسمع أحدهم النص المطلق فيأخذ به، ولا يبلغه ما يبلغ مثله من تقييده، وتخصيصه، والله لم يحرم على الناس في الإحرام ولا غيره ما يحتاجون إليه حاجة عامة، ولا أمر مع هذه الرخصة في الحاجة العامة أن يفسد الإنسان خفه، أو سراويله بقطع، أو فتق، كما أفتى بذلك ابن عباس وغيره ممن سمع السنة المتأخرة، وإنما أمر بالقطع أولاً ليصير المقطوع كالنعل، فأمر بالقطع قبل أن يشرع البدل، لأن المقطوع يجوز لبسه مطلقاً، وإنما قال: «لمن لم يجد» لأن القطع مع وجود النعل إفساد للخف، وإفساد المال من غير حاجة: منهى عنه، بخلاف ما إذا عدم الخف، فلهذا جعل بدلاً في هذه الحال لأجل فساد المال.

كما في الصحيحين عن النبي على قال : «إذا قام أحدكم في الصلاة فإنه يناجي ربه، فلا يبزقن بين يديه، ولا عن يمينه! ولكن عن شماله أو تحت قدمه».

هذه رواية أنس.

وفي الصحيحين: عن أبي هريرة قال: رأى النبي ﷺ نخامة في قبلة المسجد فأقبل على الناس فقال: «ما بال أحدكم يقوم مستقبلًا ربه فيتنخع أمامه؟ أيجب أحدكم أن يستقبل فيتنخع في وجهه؟ فإذا تنخع أحدكم فليتنخع عن يساره أو تحت قدمه، فإن لم يجد ـ قال هكذا ـ وتفل في ثوبه ووضع بعضه على بعض»(١٢٧).

فأمر بالبصاق في الثوب إذا تعذر، لا لأن البصاق في الثوب بدل شرعي، لكن مثل ذلك يلوث الثوب من غير حاجة.

وفي الاستجمار أمر بثلاثة أحجار، فمَنْ لم يجد فشلاث حثيات من تـراب، لأن التراب لا يتمكن به كما يتمكن بالحجر لا لأنه بدل شرعي.

ونظائره كثيرة، فدلت نصوصه الكريمة على أن الصواب في هذه المسائـل توسعـة شريعته الحنيفية، وأنه ما جعل على أمته من حرج. وكل قول دلت عليه نصوصه قالت به طائفة من العلماء رضي الله عنهم، فلم تجمع الأمة ـ ولله الحمد ـ عـلى رد شيء من

<sup>(</sup>١٢٧) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الصلاة باب ٤، وكتاب الأذان باب ٤. وكتاب الأدب باب ٧٥. وابن ماجة في سننه، كتاب الصلاة باب ١١٦. والإمام أحمد في المسند ٢/٢، سننه، كتاب الصلاة باب ١١٦. والإمام أحمد في المسند ٢/٢، ٢٦ ، ٢٩/٣.

ذلك، إذ كانوا لا يجتمعون على ضلالة، بل عليهم أن يردوا ما تنازعوا فيه إلى الله وإلى الرسول، وإذا أردّوا ما تنازعوا فيه إلى الله والرسول تبين كمال دينه، وتصديق بعضه لبعض.

وإن مَنْ أفتى من السلف والخلف بخلاف ذلك \_ مع اجتهاده وتقواه لله بحسب استطاعته \_ فهو مأجور في ذلك لا إثم عليه، وإن كان الـذي أصاب الحق فيعرفه لـه أجران، وهو أعلم منه، كالمجتهدين في جهة الكعبة .

وابن عمر رضي الله عنه كان كثير الحج، وكان يفتي الناس في المناسك كثيراً، وكان في آخر عمره قد احتاج إليه الناس وإلى علمه ودينه، إذ كان ابن عباس مات قبله، وكان ابن عمر يفتي بحسب ما سمعه وفهمه؛ فلهذا يوجد في مسائله أقوال فيها ضيق، لورعه ودينه رضى الله عنه وأرضاه، وكان قد رجع عن كثير منها.

كما رجع عن أمر النساء بقطع الخفين.

وعن الحائض : أمر أن لا تنفر حتى تودع، وغير ذلك.

وكان يأمر الرجال بالقطع، إذ لم يبلغه الخبر الناسخ.

وأما ابن عباس فكان يبيح للرجال لبس الخف بلا قطع إذا لم يجدوا الندين، لما سمعه من النبي على بعرفات.

وكذلك كان ابن عمرينهي المحرم عن الطيب حتى يطوف، اتباعاً لعمر.

وأما سعد، وابن عباس، وغيرهما من الصحابة فبلغتهم سُنَّة رسول الله على من طريق عائشة رضي الله عنها: أنه تطيب لإحرامه قبل أن يحره، ولحله قبل أن يطوف بالبيت، فأخذوا بذلك.

وكذلك ابن عمر رضي الله عنه كان إذا مات المحرم يرى إحرامه قد انقطع، فلما مات ابنه كفنه في خمسة أثواب، واتبعه على ذلك كثير من الفقهاء.

وابن عباس علم حديث الذي وقصته ناقته وهو محرم فقال النبي ﷺ: «اغسلوه بماء وسدر وكفنوه في ثوبيه، ولا تقربوه طيباً، ولا تخمروا رأسه، فإنه يبعث يوم القيامة ملياً (١٢٨).

<sup>(</sup>۱۲۸) سبق تخریجه.

فأخذ بذلك. وقال: الإحرام باقٍ، يجتنب المحرم إذا مات ما يجتنبه غيره، وعلى ذلك فقهاء الحديث، وغيرهم.

وكذلك الشهيد. رُوي عن ابن عمر أنه سئل عن تغسيله؟ فقـال : غسل عمـر وهو شهيد.

والأكثرون بلغهم سنة النبي على في شهداء أحد وقوله: «زِّملوهم بكلومهم ودمائهم، فإن أحدهم يبعث يوم القيامة وجرحه يثعب دماً: اللون لون دم، والريح ربح مسك (١٢٩).

والحديث في الصحاح، فأخذوا بذلك في شهيد المعركة إذا مات قبل أن يرتث، ونظائر ذلك كثيرة.

واتفق العلماء على أن المحرم يعقد الإزار إذا احتاج إلى ذلك؛ لأنه إنما يثبت بالعقد.

وكره ابن عمر للمحرم أن يعقد الرداء، كأنه رأى أنه إذا عقد عقدة صاريشبه القميص الذي ليس له يدان، واتبعه على ذلك أكثر الفقهاء فكرهوه كراهة تحريم فيوجبون الفدية، وهذا أقرب.

ولم ينقل أحد من الصحابة كراهة عقد الرداء الصغير الذي لا يلتحف، ولا يثبت بالعادة إلا بالعقد، أو ما يشبهه مثل الخلال، وربط الطرفين على حقوه ونحو ذلك.

وأهل الحجاز أرضهم ليست باردة، فكانوا يعتادون لبس الأزر والأردية، ولبس السراويل قط، منهم عثمان بن السراويل قط، منهم عثمان بن عفان وغيره، بخلاف أهل البلاد الباردة لو اقتصروا على الأزر، والأردية لم يكفهم ذلك، بل يحتاجون إلى القميص، والخفاف، والفراء، والسراويلات.

ولهذا قال الفقهاء: يستحب مع الرداء الإزار؛ لأنه يستر الفخذين، ويستحب مع القميص السراويل؛ لأنه أستر، ومع القميص لا يظهر تقاطيع الخلق، والقميص

<sup>(</sup>۱۲۹) رواه البخاري في الوضوء باب ۲۷، والجهاد باب ۱۰، والذبائح باب ۳۱. ومسلم في الإمارة حديث ١٠٣ رواه البخاري بي الترمذي في فضائل الجهاد باب ۲۷. والنسائي في الجنائز باب ۸۲، والجهاد باب ۲۷. والبنائي في الجهاد باب ۱۰. والدارمي في الجهاد باب ۱۰. والإمام أحمد ۲/۲۳۱، ۳۱۷، ۳۸۵، وابن ماجة في الجهاد باب ۱۵، ۵۲۰، ۵۳۱، ۵۳۷، ۵۳۱، ۵۳۷، ۳۹۸، ۳۹۸.

فوق السراويل يستر، بخلاف الرداء فوق السراويل فإنه لا يستر تقاطيع الخلق.

وأما الرداء فوق السراويل فمن الناس مَنْ يستحبه تشبهاً بهم، ومنهم مَنْ لا يستحبه لعدم المنفعة فيه؛ ولأن عادتهم المعروفة لبسه مع الإزار، ومن اعتاد الرداء ثبت على جسده بعطف أحد طرفيه، وإذاحج مَنْ لم يتعود لبسه وكان رداؤه صغيراً لم يثبت إلا بعقده؛ وكانت حاجتهم إلى عقده كحاجة مَنْ لم يجد النعلين إلى الخفين. فإن الحاجة إلى ستر البدن قد تكون أعظم من الحاجة إلى ستر القدمين؛ والتحفي في المشي يفعله كثير من الناس، وأما إظهار بدنه للحر، والبرد، والريح، والشمس فهذا يضر غالب الناس.

وأيضاً فإن النبي على أمر المصلي بستر ذلك فقال : «لا يصلين بالثوب الواحد ليس على عاتقه منه شيء»(١٣٠).

وتجوز الصلاة حافياً: فعلم أن ستر هذا إلى الله أحب من ستر القدمين بالنعلين؛ فإذا كان ذلك للحاجة العامة رخص فيه في البدن من غير فدية فلأن يرخص في هذا بطريق الأولى والأحرى.

فإن قيل : فينبغي أن يرخص في لبس القميص، والجبة ونحوهما لمن لم يجد الرداء.

قيل: الحاجة تندفع بأن يلتحف بـذلك عـرضاً مـع ربطه وعقـد طرفيـه فيكون كالرداء، بخلاف ما إذا لم يمكنه الربط، فإن طرفي القميص والجبة ونحوهما لا يثبت على منكبيه.

وكذلك الأردية الصغار. فيا وجده المحرم من قميص وما يشبهه كالجبة؛ ومن برنس، وما يشبهه من ثياب مقطعة : أمكنه أن يرتدي بها، إذا ربطها؛ فيجب أن يرخص له في ذلك لو كان العقد في الأصل محظوراً؛ وكذلك إن كان مكروهاً، فعند الحاجة تزول الكراهة، كها رخص له أن يلبس الهميان لحفظ مال، ويعقد طرفيه إذا لم يثبت إلا بالعقد؛ وهو إلى ستر منكبيه أحوج : فرخص له عقد ذلك عند الحاجة بلا ربس.

<sup>(</sup>١٣٠) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الصلاة باب ٥. ومسلم في صحيحه، كتاب الصلاة حديث ٢٧٧، ١٣٠٥ والنسائي في سننه، في النهي عن استقبال القبلة والإنسان على حاجته باب ١٨. والدارمي في سننه، كتاب الصلاة باب ٩٩. والإمام أحمد في المسند ٢٤٣/٢، ٤٦٤.

والنبي على لم يذكر فيها يحرم على المحرم وما ينهى عنه لفظاً عاماً يتناول عقد الرداء، بل سئل على عما يلبس المحرم من الثياب فقال: «لا يلبس القميص ولا البرانس ولا العمائم ولا السراويلات ولا الحفاف، إلا مَنْ لم يجد نعلين» الحديث (١٣١).

فنهى عن خمسة أنواع من الثياب التي تلبس على البدن، وهي : القميص، وفي معناه الجبة وأشباهها، فإنه لم يرد تحريم هذه الخمسة فقط؛ بل أراد تحريم هذه الأجناس، ونبه على كل جنس بنوع منها، وذكر ما احتاج المخاطبون إلى معرفته، وهو ما كانوا يلبسونه غالباً.

والدليل على ذلك : ما ثبت عنه في الصحيحين : أنه سئل قبل ذلك عمن أحرم بالعمرة وعليه جبة فقال : «انزع عنك الجبة واغسل عنك أثر الخلوق؛ واصنع في عمرتك ما كنت صانعاً في حجك»(١٣٢).

وكان هذا في عمرة القضية : فعلم أن تحريم الجبة كان مشروعاً قبل هذا، ولم يذكرها بلفظها في الحديث.

وأيضاً فقد ثبت عنه في الصحيحين : أنه قال في المحرم الذي وقصته ناقته : «ولا تخمروا رأسه» وفي مسلم «ووجهه؛ فإنه يبعث يوم القيامة ملبياً»(١٣٣).

فنهاهم عن تخمير رأسه لبقاء الإحرام عليه، لكونه يبعث يوم القيامة ملبياً، كما أمرهم أن لا يقربوه طيباً، فعلم أن المحرم ينهى عن هذا وهذا. وإنما في هذا الحديث النهي عن لبس العمائم، فعلم أنه أراد النهي عن ذلك وعما يشبهه في تخمير الرأس؛ فذكر ما يخمر الرأس، وما يلبس على البدن كالقميص، والجبة؛ وما يلبس عليهما جميعاً وهو البرنس، وذكر ما يلبس في النصف الأسفل من البدن وهو السراويل والثياب؛ والتبان في معناه.

وكذلك ما يلبس في الرجلين وهـ و الخف، ومعلوم أن الجرموق، والجورب في

<sup>(</sup>۱۳۱) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>١٣٢) رواه البخاري في كتاب الحج باب ١٧. ومسلم في كتاب الحج حديث ٦: ٩. وأبو داود في المناسك باب ٢٠ والنسائي في المناسك باب ٤٤.

<sup>(</sup>۱۳۳) سبق تخریجه.

معناه، فهذا ينهى عنه المحرم، فكذلك يجوز عليه المسح للحلال، والمحرم الذي جاز له لبسه فإن الذي نهى عنه المحرم أمر بالمسح عليه.

وهذا كما أنه لما أمر بالاستجمار بالأحجار لم يختص الحجر، إلا لأنه كان الموجود غالباً؛ لا لأن الاستجمار بغيره لا يجوز؛ بل الصواب قول الجمهور في جواز الاستجمار بغيره كما هو أظهر الروايتين عن أحمد لنهيه عن الاستجمار بالروث والرمة، وقال : «إنهما طعام إخوانكم من الجن» (١٣٤).

فلما نهى عن هذين تعليلًا بهذه العلة علم أن الحكم ليس مختصاً بالحجر، وإلا لم يحتج إلى ذلك.

وكذلك أمره بصدقة الفطر يصاغ من تمر، أو شعير؛ هو عند أكثر العلماء لكونه كان قوتاً للناس، فأهل كل بلد يخرجون من قوتهم وإن لم يكن من الأصناف الخمسة، كالذين يقتاتون الرز، أو الذرة، يخرجون من ذلك عند أكثر العلماء. وهو أحمدى الروايتين عن أحمد.

وليس نهيه عن الاستجمار بالروث، والرمة إذناً في الاستجمار بكل شيء، بل الاستجمار بطعام الجدمين، وعلف دوابهم أولى بالنهي عنه من طعام الجن، وعلف دوابهم، ولكن لما كان من عادة الناس أنهم لا يتوقون الاستجمار بما نهى عنه من ذلك؛ بخلاف طعام الإنس، وعلف دوابهم، فإنه لا يوجد مَنْ يفعله في العادة الغالبة.

وكذلك هذه الأصناف الخمسة نهى عنها، وقد سئل ما يلبس المحرم من الثياب، وظاهر لفظه أنه أذن فيها سواها؛ لأنه سئل عها يلبس لا عها لا يلبس؛ فلو لم يفد كلامه الإذن فيها سواها لم يكن قد أجاب السائل، لكن كان الملبوس المعتاد عندهم مما يحرم على المحرم هذه الخمسة ـ والقوم لهم عقل وفقه ـ فيعلم أحدهم أنه إذا نهى عن القميص وهو طاق واحد فلأن ينهى عن المبطنة، وعن الجبة المحشوة، وعن الفروة التي هي كالقميص. وما شاكل ذلك: بطريق الأولى والأحرى؛ لأن هذه الأمور فيها ما في القميص، وزيادة فلا يجوز أن يأذن فيها مع نهيه عن القميص.

وكذلك التبان أبلغ من السراويل، والعمامة تلبس في العادة فوق غيرها: إما قلنسوة، أو كلثة، أو نحو ذلك، فإذا نهى عن العمامة التي لا تباشر الرأس، فنهيه عن القلنسوة، والكلثة، ونحوها مما يباشر الرأس أولى؛ فإن ذلك أقرب إلى تخمير الرأس والمحرم أشعث أغبر.

\_\_\_\_ (۱۳٤) سبق تخريجه .

ولهذا قال في الحديث الصحيح - حديث المباهاة - : «أنه يدنو عشية عرفة فيباهي الملائكة بأهل الموقف فيقول : انظروا إلى عبادي! أتوني شعثاً غبراً، ما أراد هؤلاء» (۱۳۰۰).

وشعث الرأس واغبراره لا يكون مع تخميره: فإن المخمر لا يصيبه الغبار، ولا يشعث بالشمس، والريح وغيرهما؛ ولهذا كان مَنْ لبد رأسه يحصل له نوع متعة بذلك يؤمر بالحلق فلا يقصر، وهذا بخلاف القعود في ظل، أو سقف، أو خيمة، أو شجرة، أو ثوب يظلل به؛ فان هذا جائز بالكتاب، والسنّة، والإجماع؛ لأن ذلك لا يمنع الشعث ولا الإغبرار، وليس فيه تخمير الرأس.

وإنما تنازع الناس فيمن يستظل بالمحمل؛ لأنه ملازم للراكب كما تلازمه العمامة لكنه منفصل عنه، فمَنْ نهى عنه اعتبر ملازمته له، ومن رخص فيه اعتبر انفصاله عنه. فأما المنفصل الذي لا يلازم فهذا يباح بالإجماع، والمتصل الملازم منهي عنه باتفاق الأئمة.

ومَنْ لم يلحظ المعاني من خطاب الله ورسوله ولا يفهم تنبيه الخطاب وفحواه من أهل الظاهر؛ كالذين يقولون: أن قوله: ﴿ولا تقل لهما: أف﴾(١٣٦) لا يفيد النهي عن الضرب. وهو احدى الروايتين عن داود؛ واختاره ابن حزم، وهذا في غاية الضعف، بل وكذلك قياس الأولى وإن لم يدل عليه الخطاب، لكن عرف أنه أولى بالحكم من المنطوق بهذا، فإنكاره من بدع الظاهرية التي لم يسبقهم بها أحد من السلف، فها زال السلف يحتجون بمثل هذا وهذا.

كما أنه إذا قال في الحديث الصحيح : «والذي نفسي بيده لا يؤمن ـ كررها ثلاثاً ـ قالوا : مَنْ يا رسول الله؟ قال : «من لا يأمن جاره بواثقه» (١٣٧٠).

فإذا كان هذا بمجرد الخوف من بوائقه، فكيف من فعل البوائق، مع عدم أمن جاره منه؟.

<sup>(</sup>١٣٥) رواه الإمام أحمد في المسند ٢/٤٢، ٣٠٥.

<sup>(</sup>١٣٦) سورة: الإسراء آية: ٢٣.

<sup>(</sup>١٣٧) رواه البخاري في كتاب التفسير، سورة ٢، ٢٥، وكتاب الأدب باب ٢٠، والحدود باب ٢٠، والديات باب ١، والتوحيد باب ٤٠، ٤٦. ومسلم في الإيمان حديث ١٤١، ١٤٢. وأبو داود في سننه، كتاب الطلاق باب ٥٠. والترمذي في كتاب التفسير، سورة ٢٥. والنسائي في كتاب الإيمان باب ٢، والتحريم باب ٤. والإمام أحمد ٢/٠، ٣٦٠، ٤٦٤، ٤٦٤.

كما في الصحيح عنه أنه قيل له : أي الذنب أعظم؟ قال : «أن تجعل لله نداً وهو خلقك»، قيل : ثم ماذا؟ قال : «أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك»، قيل : ثم أي؟ قال : «أن تزاني بحليلة جارك»(١٣٨).

ومعلوم أن الجار لا يعرف هذا في العادة، فهذا أولى بسلب الإيمان ممن لا تؤمن بوائقه، ولم يفعل مثل هذا.

وكذلك إذا قال : ﴿فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكم وك فيها شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت ويسلموا تسليهاً ﴾(١٣٩).

فإذا كان هؤلاء لا يؤمنون، فالذين لا يحكمونه ويردون حكمه ويجدون حرجاً مما قضى؛ لاعتقادهم أن غيره أصح منه، أو أنه ليس بحكم سديد، أشد وأعظم.

وكذلك إذا قال : ﴿ لا تجد قوماً يؤمنون بالله واليوم الآخر يوادون من حاد الله ورسوله ﴾ (١٤٠).

فإذا كان بموادة المحاد لا يكون مؤمناً فأن لا يكون مؤمناً إذا حاد بطريق الأولى والأحرى.

وكذلك إذا نهى الرجل أن يستنجي بالعظم والروثة لأنها طعام الجن وعلف دوابهم فإنهم يعلمون أن نهيه عن الاستنجاء بطعام الإنس وعلف دوابهم أولى وإن لم يدل ذلك اللفظ عليه.

وكذلك إذا نهى عن قتل الأولاد مع الإملاق: فنهيه عن ذلك مع الغنى واليسار أولى وأحرى.

فالتخصيص بالذكر قد يكون للحاجة إلى معرفته؛ وقد يكون المسكوت عنه أولى بالحكم، فتخصيص القميص دون الجباب؛ والعمائم دون القلانس، والسراويلات دون التبابين: هو من هذا الباب، لا لأن كل ما لا يتناوله اللفظ فقد أذن فيه.

<sup>(</sup>١٣٨) رواه البخاري في كتاب التفسير سورة ٢، ٢٥، وكتاب الأدب باب ٢٠، والمديات بـاب ١، والحدود باب ٢٠، والمنوديد باب ٤٠. ومسلم في الإيمان حديث ١٤١، ١٤٢. وأبو داود في كتاب الطلاق باب ٥٠. والنسائي في التحريم باب ٤. والإمام أحمد ٢٠٨، ٣٨٤، ٤٣٤، ٤٣٤، ٤٦٢، ٨/٦.

<sup>(</sup>١٣٩) سورة: النساء آية: ٦٥.

<sup>(</sup>١٤٠) سورة: النساء آية: ٦٥.

وكذلك أمره بصب ذنوب من ماء على بول الأعرابي ـ مع ما فيه من اختلاط الماء بالبول وسريان ذلك لكن قصد به تعجيل التطهير ـ لا لأن النجاسة لا تزول بغير ذلك؛ بل الشمس، والريح، والاستحالة تزيل النجاسة أعظم من هذا.

ولهذا كانت الكلاب تقبل، وتدبر، وتبول، في مسجد رسول الله على ولم يكونوا يرشون شيئاً.

وكذلك اتفق الفقهاء على أن مَنْ توضأ وضوءاً كاملًا، ثم لبس الخفين جاز له المسح بلا نزاع، ولو غسل إحدى رجليه وأدخلها الخف ثم فعل بالأخرى مثل ذلك، ففيه قولان هما روايتان عن أحمد:

أحدهما : يجوز المسح . وهو مذهب أبي حنيفة .

والثانية : لا يجوز. وهو مذهب مالك، والشافعي.

قال هؤلاء: لأن الواجب ابتداء اللبس على الطهارة؛ فلو لبسها، وتوضأ، وغسل رجليه فيهما، لم يجز له المسح حتى يخلع ما لبس قبل تمام طهرهما فيلبسه بعده.

وكذلك في تلك الصورة قالوا : يخلع الرجل الأولى ثم يدخلها في الخف.

واحتجوا بقوله : «إني أدخلت القدمين الخفين وهما طاهرتان»(١٤١)، قالوا : وهذا أدخلهما وليستا طاهرتين.

والقول الأول هو الصواب بلا شك . وإذا جاز المسح لمن توضأ خارجاً ثم لبسهما فلأن يجوز لمَنْ توضأ فيهما بطريق الأولى؛ فإن هذا فعل الطهارة فيهما واستدامها فيهما، وذلك فعل الطهارة خارجاً عنهما، وإدخال هذا قدميه الخف مع الحدث وجوده كعدمه، لا ينفعه ولا يضره، وإنما الاعتبار بالطهارة الموجودة بعد ذلك، فإن هذا ليس بفعل محرم كمس المصحف مع الحدث.

وقول النبي ﷺ : «إني أدخلتهما الخف وهما طاهرتان»(١٤٢) حق؛ فإنه بينً أن هذا علة لجواز المسح، فكل منْ أدخلهما طاهرتين فله المسح.

<sup>(</sup>١٤١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الوضوء باب ٤٩، وكتاب اللباس باب ١١، ومسلم في صحيحه، كتاب الطهارة حديث ٧٩، ٨٠. وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٦٠. والإمام أحمد في المسند ٢ / ٣٥٨، ٢٤٥/٤، ٢٥١، ٢٥٥،

<sup>(</sup>١٤٢) سبق تخريجه .

وهو لم يقل: إن مَنْ لم يفعل ذلك لم يمسح، لكن دلالة اللفظ عليه بطريق المفهوم والتعليل، فينبغي أن ينظر حكمة التخصيص: هل بعض المسكوت أولى بالحكم؟.

ومعلوم أن ذكر إدخالهما طاهرتين لأن هذا هو المعتاد؛ وليس غسلهما في الخفين معتاد؛ وإلا فإذا غسلهما في الخف ثم لبسه من غير إحداث شيء فيه منفعة؟.

وهل هذا إلا عبث محض ينزه الشارع عن الأمر به؟.

ولو قال الـرجل لغيـره : أدخل مـالي وأهلي إلى بيتي ـ وكـان في بيته بعض أهله وماله ـ هل يؤمر بأن يخرجه ثم يدخله؟ .

ويوسف لما قال لأهله : ﴿إِدخلوا مصر إن شاء الله ﴾(١٤٣).

وقال موسى : ﴿ يَا قُومُ ادخلُواْ الأَرْضُ الْمُقْدَسَةُ ﴾ (١٤٤).

وقال الله تعالى : ﴿لتدخلن المسجد الحرام إن شاء الله آمنين﴾(١٤٥).

فإذا قدر أنه كان بمصر بعضهم أو كان بالأرض المقدسة بعض؛ أو كان بعض الصحابة قد دخل الحرم قبل ذلك: هل كان هؤلاء يؤمرون بالخروج ثم الدخول؟.

فإذا قيل: هذا لم يقع. قيل: وكذلك غسل الرجل قدميه في الخف ليس واقعاً في العادة، فلهذا لم يحتج إلى ذكره؛ لأنه ليس إذا فعل يحتاج إلى إخراج وإدخال. فهذا وأمثاله من باب الأولى.

وقد تنازع العلماء فيها إذا استجمر بأقل من ثلاثة أحجار، أو استجمر بمنهى عنه كالروث والرمة وباليمين : هل يجزئه ذلك؟ .

والصحيح أنه إذا استجمر بأقل من ثلاثة أحجار فعليه تكميل المأمور به، وأما إذا استجمر بالعظم واليمين فإنه يجزئه؛ فإنه قد حصل المقصود بذلك وإن كان عاصياً، والإعادة لا فائدة فيها، ولكن قد يؤمر بتنظيف العظم مما لوثه به.

<sup>(</sup>١٤٣) سورة: يوسف. آية: ٩٩.

<sup>(</sup>١٤٤) سورة: المائدة. آية: ٢١.

<sup>(</sup>١٤٥) سورة: الفتح. آية: ٢٧.

كما لو كان عنده خمر فأمر باتلافها فاراقها في المسجد، فقد حصل المقصود من إتلافها، لكن هو آثم بتلويث المسجد فيؤمر بتطهيره.

بخلاف الاستجمار بتمام الثلاث فإن فيه فعل تمام المأمور، وتحصيل المقصود.

\* \* \*

# الخف الذي به خرق، هل يجوز المسح عليه:

وسئل: عن الخف إذا كان فيه خرق يسير: هل يجوز المسح عليه أم لا؟.

فأجاب : وأما الخف إذا كان فيه خرق يسير ففيه نزاع مشهور. فأكثر الفقهاء على أنه يجوز المسح عليه، كقول أبي حنيفة، ومالك.

والقول الثاني: لا يجوز. كما هو المعروف من مذهب الشافعي، وأحمد، قالوا: لأن ما ظهر من القدم فرضه الغسل، وما استتر فرضه المسح، ولا يمكن الجمع بين البدل والمبدل منه.

والقول الأول هو الراجح، فإن الرخصة عامة، ولفظ الخف يتناول ما فيه من الخرق، وما لا خرق فيه، لا سيها والصحابة كان فيهم فقراء كثيرون، وكانوا يسافرون، وإذا كان كذلك فلا بد أن يكون في بعض خفافهم خروق، والمسافرون قد يتخرق خف أحدهم، ولا يمكنه إصلاحه في السفر، فإن لم يجز المسح عليه لم يحصل مقصود الرخصة.

وأيضاً فإن جمهور العلماء يعفون عن ظهور يسير العورة، وعن يسير النجاسة التي يشق الاحتراز عنها: فالخرق اليسير في الخف كذلك.

وقول القائل: أن ما ظهر فرضه الغسل: ممنوع، فإن الماسح على الخف لا يستوعبه بالمسح كالمسح على الجبيرة، بل يمسح أعلاه دون أسفله وعقبه، وذلك يقوم مقام غسل الرجل، فمسح بعض الخف كاف على يحاذي الممسوح وما لا يحاذيه، فإذا كان الخرق في العقب لم يجب غسل ذلك الموضع ولا مسحه، ولو كان على ظهر القدم لا يجب مسح كل جزء من ظهر القدم.

وباب المسح على الخفين مما جاءت السنة فيه بالرخصة حتى جاءت بالمسح على

الجوارب والعمائم وغير ذلك، فلا يجوز أن يتناقض مقصود الشارع من التوسعة بالحرج والتضييق.

\* \* \*

# المسح على الجورب:

وسئل: هل يجوز المسح على الجورب كالخف أم لا؟ وهل يكون الخرق الذي فيه الطعن مانعاً من المسح، فقد يصف بشرة شيء من محل الفرض؟

وإذا كان في الخف خرق بقدر النصف، أو أكثر، هل يعفى عن ذلك أم لا؟.

فأجاب : نعم يجوز المسح على الجوربين إذا كان يمشي فيهما، سواء كانت مجلدة أو لم تكن. في أصح قولي العلماء.

ففي السنن : أن النبي ﷺ مسح على جوربيه ونعليه(١٤٦).

وهذا الحديث إذا لم يثبت فالقياس يقتضي ذلك، فإن الفرق بين الجوربين والنعلين إنما هو كون هذا من صوف، وهذا من جلود، ومعلوم أن مثل هذا الفرق غير مؤثر في الشريعة، فلا فرق بين أن يكون جلوداً أو قطناً أو كتاناً، أو صوفاً، كما لم يفرق بين سواد اللباس في الإحرام وبياضه، ومحظوره، ومباحه، وغايته أن الجلد أبقى من الصوف: فهذا لا تأثير له، كما لا تأثير لكون الجلد قوياً، بل يجوز المسح على ما يبقى وما لا يبقى.

وأيضاً فمن المعلوم أن الحاجة إلى المسح على هذا كالحاجة إلى المسح على هذا سواء، ومع التساوي في الحكمة والحاجة يكون التفريق بينهما تفريقاً بين المتماثلين.

وهذا خلاف العدل والاعتبار الصحيح الذي جاء به الكتاب والسنة.

وما أنزل الله به كتبه وأرسل به رسله.

ومَنْ فرق بكون هذا ينفذ الماء منه وهذا لا ينفذ منه : فقد ذكر فرقاً طردياً عديم التأثير.

<sup>(</sup>١٤٦) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٢٦. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة بـاب ٧٤، ٧٥. والإمام أحمد ٢٥٢/٤.

ولو قال قائل: يصل الماء إلى الصوف أكثر من الجلد، فيكون المسح عليه أولى للصوق الطهور به أكثر: كان هذا الوصف أولى بالاعتبار من ذلك الوصف، وأقرب إلى الأوصاف الطردية، وكلاهما باطل.

وخروق الطعن لا تمنع جواز المسح، ولو لم تستر الجوارب إلا بالشد جاز المسح عليها على الصحيح.

وكذلك الزربول الطويل الذي لا يثبت بنفسه ولا بستر إلا بالشد. والله أعلم.

\* \* \*

### وقال رحمه الله تعالى :

لما ذهبت على البريد، وجدً بنا السير، وقد انقضت مدة المسح، فلم يكن النزع والوضوء إلا بانقطاع عن الرفقة، أو حبسهم على وجه يتضررون بالوقوف، فغلب على ظني عدم التوقيت عند الحاجة كما قلنا في الجبيرة، ونزلت حديث عمر وقوله: لعقبة بن عامر: «أصيت السنة» على هذا توفيقاً بين الآثار ثم رأيته مصرحاً به في مغازي ابن عائد: أنه كان قد ذهب على البريد كما ذهبت لما فتحت دمشق، ذهب بشيراً بالفتح من يوم الجمعة إلى يوم الجمعة، فقال له عمر: منذ كم لم تنزع خفيك؟ فقال: منذ يـوم الجمعة! قال: أصبت! فحمدت الله على الموافقة.

وهذا أظنه أحد القولين لأصحابنا، وهو: أنه إذا كان يتضرر بنزع الخف صار بمنزلة الجبيرة.

وفي القول الآخر : أنه إذا خاف الضرر بالنزع تيمم ولم يمسح .

وهذا كالروايتين لنا إذا كان جرحه بارزاً يكنه مسحه بالماء دون غسله فهل يمسحه أو يتيمم له؟ .

على روايتين. والصحيح المسح، لأن طهارة المسح بالماء أولى من طهارة المسح بالتراب؛ ولأنه إذا جاز المسح على حائل العضو فعليه أولى.

وذلك أن طهارة المسح على الخفين طهارة الحتيارية، وطهارة الجبيرة طهارة الضطرارية، فماسح الخف لما كان متمكناً من الغسل، والمسح وقت له المسح، وماسح الجبيرة لما كان مضطراً إلى مسحها لم يوقت، وجاز في الكبرى، فالخف الذي يتضرر

بنزعه جبيرة. وضرره يكون بأشياء : إما أن يكون في ثلج ، وبرد عظيم : إذا نزعه ينال رجليه ضرر، أو يكون الماء بارداً لا يمكن معه غسلها، فإن نزعها تيمم ، فمسحها خير من التيمم ، أو يكون خائفاً إذا نزعها وتوضأ : من عدو أو سبع ، أو انقطاع عن الرفقة في مكان لا يمكنه السير وحده ؛ ففي مثل هذه الحال له تبرك طهارة الماء إلى المسح أولى .

ويلحق بذلك إذا كان عادماً للماء ومعه قليل يكفي لطهارة المسح لا لطهارة الغسل، فإن نزعهما تيمم، فالمسح عليهما خير من التيمم.

وأصل ذلك أن قوله على : «يمسح المقيم يوماً وليلة، والمسافر ثلاثة أيام ولياليهن» (١٤٧٠) منطوقه إباحة المسح هذه المدة، والمفهوم لا عموم له، بل يكفي أن لا يكون المسكوت كالمنطوق، فإذا خالفه في صورة حصلت المخالفة، فإذا كان فيها سوى هذه المدة لا يباح مطلقاً، بل يحظر تارة ويباح أخرى حصل العمل بالحديث.

وهذا واضح وهي مسألة نافعة جداً.

فإنه مَنْ باشر الأسفار في الحج، والجهاد، والتجارة وغيرها: رأى أنه في أوقات كثيرة لا يمكن نزع الخفين والوضوء إلا بضرر يباح التيمم بدونه، واعتبر ذلك بما لو انقضت المدة والعدو بإزائه، ففائدة النزع الوضوء على الرجلين، فحيث يسقط الوضوء على الرجلين يسقط النزع وقد يكون الوضوء واجباً لو كانا بارزتين، لكن مع استتارهما يحتاج إلى قلعها وغسل الرجلين ثم لبسها ثانياً إذا لم تتم مصلحته إلا بذلك بخلاف ما إذا استمر فإن طهارته باقية، وبخلاف ما إذا توضأ ومسح عليها: فإن ذلك قد لا يضره.

ففي هذين الموضعين لا يتوقت إذا كان الوضوء ساقطاً، فينتقل إلى التيمم، فإن المسح المستمر أولى من التيمم، وإذا كان في النزع واللبس ضرر يبيح التيمم: فلأن يبيح المسح أولى. والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١٤٧) سبق تخريجه.

### المسح على الجبيرة:

وسئل رضي الله عنه : عن قلع الجبيرة بعد الـوضوء : هـل ينقض الوضـوء أم لا؟.

فأجاب : الحمدلله، هذا فيه نزاع، والأظهر أنه لا ينتقض الوضوء كما أنه لا يعيد الغسل؛ لأن الجبيرة كالجزء من العضو. والله أعلم.

\* \* \*

وسئل: عن المسح فوق العصابة؟.

فأجاب : الحمد لله : إن خافت المرأة من البرد ونحوه مسحت على خمارها؛ فإن أم سلمة كانت تمسح خمارها. (١٤٨).

وينبغي أن تمسح مع هذا بعض شعرها.

وأما إذا لم يكن بها حاجة إلى ذلك ففيه نزاع بين العلماء.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱٤۸) سبق تخریجه.

|   | • |  |  |
|---|---|--|--|
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
| ٥ |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |

# فتاوى باب نواقض الوضوء

# خروج قيح من الذَّكر :

وسئل رحمه الله: عن رجل يخرج من ذكره قيح لا ينقطع: فهل تصح صلاته مع خروج ذلك؟ أفتونا مأجورين!.

فأجاب: لا يجوز أن يبطل الصلاة، بل يصلي بحسب إمكانه. فإن لم تنقطع النجاسة قدر ما يتوضأ ويصلي: صلى بحسب حاله بعد أن يتوضأ وإن خرجت النجاسة في الصلاة، لكن يتخذ حفاظاً يمنع من انتشار النجاسة. والله أعلم.

#### \* \* \*

# الشك في خروج شيء من أحد السبيلين :

وسئل رحمه الله : عما إذا توضأ وقام يصلي وأحسن بالنقطة في صلاته : فهل تبطل صلاته أم لا؟ .

فأجاب: مجرد الإحساس لا ينقض الوضوء؛ ولا يجوز له الخروج من الصلاة الواجبة بمجرد الشك؛ فإنه قد ثبت عن النبي على أنه سئل عن الرجل يجد الشيء في الصلاة؟ فقال: «لا ينصرف حتى يسمع صوتاً أو يجد ريحاً» (١٤٩).

وأما إذا تيقن خروج البول إلى ظاهر الذكر فقد انتقض وضوؤه وعليه الاستنجاء،

<sup>(</sup>١٤٩) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الحيض حديث ٩٨، ٩٩. والبخاري في صحيحه، كتاب الوضوء باب ٤ ، ١٤ ، وكتاب البيوع باب ٥ . وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة بـاب ٢٧، وكتاب الصلاة باب ١٩٠. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٥٦. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ١١٤. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٧٤. والإمام أحمد في المسند ٢/٣٣٠، ٤١٤، ٤١٤، ٤٣٥، وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٧٤. والإمام أحمد في المسند ٢/٣٣٠، ٤١٤، ٤١٤، ٤٣٥، ٤١٥، ٤١٥، ٤١٥، ٤١٥، ٤١٥، ٤١٥، ٤١٥،

إلا أن يكون به سلس البول فلا تبطل الصلاة بمجرد ذلك إذا فعل ما أمر به. والله أعلم؟.

\* \* \*

# خروج الريح بصفة مستمرة :

وسئل أيضاً رحمه الله: عن رجل كلما شرع في الصلاة يحدث له رياح كثيرة؛ حتى في الصلاة يتوضأ أربع مرات أو أكثر، إلى حين يقضي الصلاة يزول عنه العارض؛ ثم لا يعود إليه إلا في أوقات الصلاة، وهو لا يعلم ما سبب ذلك؟.

هل هو من شدة حرصه على الطهارة؟ وقد يشق عليه كثرة الوضوء، وما يعلم هل حكمه حكم صاحب الأعذار أم لا لسبب أنه لا يعاوده إلا في وقت الصلاة؟ وما تطيب نفسه أن يصلي بوضوء واحد؟

فأجاب رضي الله عنه: نعم، حكمه حكم أهل الأعذار؛ مشل الاستحاضة، وسلس البول، والمذي، والجرح الذي لا يرقأ، ونحو ذلك. فمَنْ لم يمكنه حفظ الطهارة مقدار الصلاة فإنه يتوضأ ويصلي ولا يضره ما خرج منه في الصلاة، ولا ينتقض وضوؤه بذلك باتفاق الأئمة، وأكثر ما عليه أن يتوضأ لكل صلاة.

وقد تنازع العلماء في المستحاضة ومَنْ به سلس البول وأمثالها، مثل مَنْ به ريح يخرج على غير الوجه المعتاد، وكل مَنْ به حدث نادر.

فمذهب مالك: أن ذلك ينقض الوضوء بالحدث المعتاد، ولكن الجمهور - كأبي حنيفة، والشافعي، وأحمد بن حنبل ـ يقولون: إنه يتوضأ لكل صلاة أو لوقت كل صلاة. رواه أهل السنن، وصحح ذلك غير واحد من الحفاظ.

فلهذا كان أظهر قولي العلماء أن مثل هؤلاء يتوضؤون لكل صلاة أو لـوقت كل صلاة.

وأما ما يخرج في الصلاة فهذا لا ينقض الوضوء باتفاق العلماء.

وقد ثبت في الصحيح: أن بعض أزواج النبي ﷺ كانت تصلي والدم يقطر منها: فيضع لها طست يقطر فيه الدم.

وثبت في الصحيح أن عمر بن الخطاب \_ رضى الله عنه \_ صلى وجرحه يثعب

دماً. وما زال المسلمون على عهد النبي ﷺ يصلون في جراحاتهم.

وقد تنازع العلماء في خروج النجاسة من غير السبيلين ـ كـالجرح، والفصـاد، والحجامة، والرعاف، والقيء :

فمذهب مالك والشافعي : لا ينقض.

ومذهب أبي حنيفة وأحمد : ينقض. لكن أحمد يقول : إذا كان كثيراً.

وتنازعوا في مس النساء، ومس الذكر : هل ينقض؟ فمذهب أبي حنيفة : لا ينقض. ومذهب الشافعي : ينقض، ومذهب مالك : الفرق بين المس لشهوة وغيرها.

وقد اختلفت الرواية عنه هل يعتبر ذلك في مس الذكر؟ .

واختلفت في ذلك عن أحمد؛ وعنه كقول أبي حنيفة أنه لا ينقض شيء من ذلك وروايتان كقول مالك، والشافعي.

واختلف السلف في الوضوء من ما مست النار : هل يجب أم لا؟ .

واختلفوا في القهقهة في الصلاة : فمذهب أبي حنيفة تنقض.

ومن قال : أن هذه الأمور لا تنقض : فهل يستحب الوضوء منها؟ على قـولين. وهما قولان في مذهب أحمد وغيره.

والأظهر في جميع هذه الأنواع : أنها لا تنقض الوضوء.

ولكن يستحب الوضوء منها.

فمن صلى، ولم يتوضأ منها صحت صلاته، ومن توضأ منها فهو أفضل.

وأدلة ذلك مبسوطة في غير هذا الموضع، ولكن كلهم يأمر بإزالة النجاسة، ولكن إن كانت من الدم أكثر من ربع المحل فهذه تجب إزالتها عند عامة الأمة، ومع هذا إن كان الجرح لا يرقأ مثل: ما أصاب عمر بن الخطاب رضي الله عنه؛ فإنه يصلي باتفاقهم، سواء قيل: إنه ينقض الوضوء؛ أو قيل: لا ينقض، سواء كان كثيراً أو قليلًا.

لأن الله تعالى يقول : ﴿ لا يكلف الله نفساً إلا وسعها ﴾ (١٥٠)، وقال

<sup>(</sup>١٥٠) سورة: البقرة. آية: ٣٣٣.

تعالى : ﴿ فاتقوا الله ما استطعتم ﴾ (١٥١) ، وقال النبي ﷺ : «إذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم » (١٥٢) .

وكلما عجز عنه العبد من واجبات الصلاة سقط عنه؛ فليس له أن يؤخر الصلاة عن وقتها؛ بل يصلي في الوقت بحسب الإمكان، لكن يجوز له عند أكثر العلماء أن يجمع بين الصلاتين لعذر، حتى أنه يجوز الجمع للمريض، والمستحاضة، وأصحاب الأعذار في أظهر قولي العلماء.

كما استحب النبي على للمستحاضة أن تجمع بين الظهر والعصر بغسل واحد فهذا للمعذور، سواء أمكنه أن يجمع بين الصلاتين بطهارة واحدة من غير أن يخرج منه شيء في الصلاة: جاز له الجمع في أظهر قولي العلماء.

وكذلك يجمع المريض بطهارة واحدة إذا كانت الطهارة لكل صلاة تزيد في فرضه ولا بد من الصلاة في الوقت : إما بطهارة إن أمكنه وإلا بالتيمم؛ فإنه يجوز لمن عدم الماء، أو خاف الضرر باستعماله إما لمرض وإما لشدة البرد أن يتيمم وإن كان جنباً؛ ولا قضاء عليه في أظهر قولي العلماء. وإذا تيمم في السفر لعدم الماء لم يعد باتفاق الأئمة.

وكذلك المريض إذا صلى قاعداً، أو صلى على جنب لم يعد باتفاق العلماء.

وكذلك العريان : كالذي تنكسر به السفينة، أو يأخذ القطاع ثيابه : فإنه يصلي عرياناً، ولا إعادة عليه باتفاق العلماء.

وكذلك مَنْ اشتبهت عليه القبلة وصلى، ثم تبين له فيها بعد: لا يعيـد باتفـاق العلهاء. وإن أخطأ مع اجتهـاده لم يعد أيضـاً عند جمهـورهم: كمالـك، وأبي حنيفة، وأحمد بن حنبل، والمشهور في مذهب الشافعي أنه يعيد.

وقد تنازع العلماء في التيمم لخشية البرد : هل يعيد؟ .

وفيمن صلى في ثوب نجس لم يجد غيره : هل يعيد ؟ وفي مواضع أخر.

والصحيح في جميع هذا النوع: أنه لا إعادة على أحد من هؤلاء: بل يصلي كل واحد على حسب استطاعته، ويسقط عنه ما عجز عنه؛ ولا إعادة عليه، ولم يأمر الله

<sup>(</sup>١٥١) سورة: التغابن. آية: ١٦.

<sup>(</sup>۱۵۲) سبق تخریجه.

تعالى ولا رسوله أحداً أن يصلي الفرض مرتين مطلقاً، بل مَنْ لم يفعل ما أمر به، فعليه أن يصلي إذا ذكر بوضوء باتفاق المسلمين: كمَنْ نسي الصلاة؛ فإن النبي على قال: «من نام عن صلاة أو نسيها فليصلها إذا ذكرها» (١٥٣).

وهذه المسائل مبسوطة في غير هذا الموضع.

والمقصود هنا: بيان أن الله تعالى ما جعل على المسلمين من حرج في دينهم، بل هو سبحانه يريد بهم اليسر، ولا يريد بهم العسر.

ومسألة هذا السائل أولى بالرخصة؛ ولهذا كانت متفقاً عليها بين العلماء. وهذه المسائل مبسوطة في مواضع أخر. والله أعلم.

#### \* \* \*

# وجود ريح في الجوف مع بعد المسجد:

وسئل: عن رجل يصلي الخمس لا يقطعها ولم يحضر صلاة الجمعة، وذكر أن عدم حضوره لها أنه يجد ريحاً في جوفه تمنعه من انتظار الجمعة، وبين منزله والمكان الذي تقام فيه الجمعة قدر ميلين أو دونها: فهل العذر الذي ذكره كاف في ترك الجمعة مع قرب منزله؟ أفتونا مأجورين!

فأجاب: بـل عليه أن يشهـد الجمعة؛ ويتأخر بحيث يحضر ويصـلي مع بقـاء وضوئه. وإن كان لا يمكنه الحضور إلا مع خروج الريح فليشهدهـا وإن خرجت منـه الريح؛ فإنه لا يضره ذلك، والله أعلم.

#### \* \* \*

# خروج القيح من القروح :

وسئل: عَمَنْ به قروح في بعض أعضاء الوضوء، ويخرج من تلك القروح قيح ينتشر على محل الفرض في غير موضع القروح، ولا يمكن إزالة ذلك إلا إذا أزاله عن القروح أيضاً، وهو يجد المشقة في إزالتها؛ والأطباء لا يرون في إزالتها مضرة على صاحب هذه القروح، غير أنه هو يجد الألم والمشقة في إزالة ذلك بسبب تكرار الوضوء.

<sup>(</sup>۱۵۳) سېق تخريجه.

فهل يجب عليه إزالة ذلك ليصل الماء إلى ما تستر من محل الفرض، وإن كان عليه مشقة مع غلبة ظنه بعد تلك القروح أم لا؟.

فأجاب: الحمد لله: إذا كانت إزالته توجب زيادة المرض، أو تأخر البرء لم يجب عليه إزالته. وإن لم يكن فيه هذا ولا هذا أزاله. اللهم إلا أن يكون شيئاً يسيراً من جنس الوسخ الذي على العين، ونحو ذلك فليس عليه أن يزيل ذلك. والله أعلم.

\* \* \*

### القىء:

وسئل: عمن يرى أن القيء ينقض الوضوء، واستدل على ذلك: أن النبي على قاء مرة وتوضأ.

وروى حديثاً آخر: أنه قاء مرة فغسل فمه وقال: «هكذا الوضوء من القيء»: فهل يعمل بالحديث الأول أم الثاني؟.

فأجاب : أما الحديث الثاني فما سمعت به.

وأما الأول فهو في السنن، لكن لفظه : «أنه قاء فأفطر» (١٥٤) فذكر ذلك لشوبان فقال : صدق! أنا صببت له وضوءه.

ولفظ الوضوء لم يجيء في كلام النبي ﷺ إلا والمراد به الوضوء الشرعي.

ولم يرد لفظ الوضوء بمعنى غسل اليد والفم إلا في لغة اليهود، فإنه قد روى أن سلمان الفارسي قال للنبي على : إنا نجد في التوراة أن من بركة الطعام الوضوء قبله، فقال : «من بركة الطعام الوضوء قبله والوضوء بعده». والله أعلم.

\* \* \*

#### الرعاف:

وسئل عن الرعاف: هل ينقض الوضوء، أم لا؟

فأجاب: إذا توضأ منه فهو أفضل، ولا يجب عليه في أظهر قولي العلماء.

\* \* \*

<sup>(</sup>١٥٤) رواه أبو داود في سننه، كتاب الصوم باب ٣٣. والدارمي في سننه، كتاب الصوم باب ٣٤. والإمام أحمد في المسند ١٩٥٥، ٢٧٦، ٢٧٧، ٢٨٣، ٤٤٣/٦.

### النوم :

وسئل: هل ينقض الوضوء النوم جالساً أم لا؟

وإذا كان الرجل جالساً محتبياً بيديه فنعس وانفلتت حبوته، وسقطت يده على الأرض، ومال لكنه لم يسقط جنبه إلى الأرض: هل يجب عليه الوضوء أم لا؟.

فأجاب: الحمد لله، أما النوم اليسير من المتمكن بمقعدته فهذا لا ينقض الوضوء عند جماهير العلماء من الأئمة الأربعة وغيرهم، فإن النوم عندهم ليس بحدث في نفسه لكنه مظنة الحدث، كما دلَّ عليه الحديث الذي في السنن: «العين وكاء السه، فإذا نامت العينان استطلق الوكاء» (١٥٥٠).

وفي رواية : «فمَنْ نام فليتوضأ».

ويدل على هذا ما في الصحيحين: أن النبي ﷺ كان ينام حتى ينفخ، ثم يقوم فيصلي ولا يتوضأ (١٥٦).

لأنه كان تنام عيناه ولا ينام قلبه (۱۵۷)، فكان يقظان. فلو خرج منه شيء لشعـر ه.

وهذا يبين أن النوم ليس بحدث في نفسه، إذ لو كان حدثاً لم يكن فيه فرق بين النبي على وغيره، كما في البول، والغائط، وغيرهما من الأحداث.

وأيضاً فإنه ثبت في الصحيح : أن النبي ﷺ كان يؤخر العشاء، حتى كان أصحاب رسول الله ﷺ بخفقون برؤوسهم ثم يصلون ولا يتوضؤون (١٥٨).

فهذا يبين أن جنس النوم ليس بناقض؛ إذ لـو كان نـاقضاً لانتقض بهـذا النوم الذي تخفق فيه رؤوسهم.

<sup>(</sup>١٥٥) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>١٥٦) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الوضوء باب ٥، وكتاب الأذان باب ١٦١، وكتاب الدعوات باب ٩. ومسلم في صحيحه، كتاب صلاة المسافرين حديث ١٨٤، ١٨٦، ١٩١، وأبو داود في سننه، كتاب التطوع باب ٢٦. والنسائي في سننه، كتاب التطبيق باب ٦٣. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٢٦. والإمام أحمد في المسند ٢٤٠، ٣٤٧، ٢٨٤، ٣٤٣، ٣٤٣، ٤١٤٧.

<sup>(</sup>۱۵۷) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>١٥٨) سبق تخريجه.

ثم بعد هذا للعلماء ثلاثة أقوال:

قيل : ينقض ما سوى نوم القاعد مطلقاً، كقول مالك، وأحمد في رواية.

وقيل: لا ينقض نوم القاعد والقائم، وينقض نوم الراكع والساجد، لأن القائم، والقاعد لا ينفرج فيهم مخرج الحدث، كما ينفرج من الراكع، والساجد.

وقيل: لا ينقض نوم القائم، والقاعد، والراكع، والساجد، بخلاف المضطجع وغيره. كقول أبي حنيفة، وأحمد في الرواية الثالثة. لكن مذهب أحمد التقييد بالنوم اليسير.

وحجة هؤلاء : حديث في السنن : «ليس الوضوء على مَنْ نام قائماً، أو قاعداً، أو راكعاً، أو ساجداً، لكن على مَنْ نام مضطجعاً».

فإنه إذا نام مضطجعاً استرخت مفاصله، فيخرج الحدث، بخلاف القيام، والقعود، والركوع، والسجود. فإن الأعضاء متماسكة غير مسترخية، فلم يكن هناك سبب يقتضي خروج الخارج.

وأيضاً فإن النوم في هذه الأحوال يكون يسيراً في العادة؛ إذ لو استثقل لسقط. والقاعد إذا سقطت يداه إلى الأرض فيه قولان، والأظهر في هذا الباب أنه إذا شك المتوضىء: هل نومه مما ينقض أو ليس مما ينقض؟.

فإنه لا يحكم بنقض الوضوء؛ لأن الطهارة ثابتة بيقين، فلا تزول بالشك. والله أعلم.

\* \* \*

# لمس ذكر الحيوان والإنسان:

**وسئل**: هل لمس كل ذكر ينقض الوضوء: من الأدميين والحيوان؟ وهل باطن الكف هو ما دون باطن الأصابع؟.

فأجاب: لمس فرج الحيوان غير الانسان، لا ينقض الوضوء، حياً ولا ميتاً باتفاق الأئمة، وذكر بعض المتأخرين من أصحاب الشافعي فيه وجهين، وإنما تنازعوا في مس فرج الانسان خاصة.

وبطن الكف يتناول الباطن كله بطن الراحة، والأصابع. ومنهم مَنْ يقـول: لا ينقض بحال: كأبي حنيفة، وأحمد في رواية.

\* \* \*

وسئـل: عن رجل وقعت يـده بباطن كفـه وأصابعـه على ذكـره: فهـل ينتقض وضوؤه أم لا؟ .

فأجاب: إذا لم يتعمد ذلك لم ينتقض وضوؤه.

#### المسذى:

وسئل: عما إذا قبل زوجته أو ضمها فأمذى: هـل يلزمه وضـوء أم لإ؟.

فأجاب: أما الوضوء، فينتقض بذلك، وليس عليه إلا الوضوء، لكن يغسل ذكره وأنثييه.

#### \* \* \*

#### لمس النساء:

وسئل: عن لمس النساء هـل ينقض الوضوء أم لا؟ .

فأجاب: الحمد لله: أما نقض الوضوء بلمس النساء فللفقهاء فيه ثلاثة أقوال: طرفان ووسط.

أضعفها: أنه ينقض اللمس، وإن لم يكن لشهوة إذا كان الملموس مظنة للشهوة. وهـو قول الشافعي؛ تمسكاً بقـوله تعـالى: ﴿ أَو لامستم النساء ﴾ (١٥٩)، وفي القـراءة الأخرى: ﴿ أَو لَمُستم ﴾.

القول الثاني: أن اللمس لا ينقض بحال، وإن كان لشهوة. كقول أبي حنيفة وغيره.

وكلا القولين يذكر رواية عن أحمد؛ لكن ظاهر مذهبه كمذهب مالك. والفقهاء السبعة: أن اللمس إن كان لشهوة نقض وإلا فلا.

وليس في المسألة قول متوجه إلا هذا القول أو الذي قبله.

<sup>(</sup>١٥٩) سورة: المائدة. آية: ٦.

فأما تعليق النقض بمجرد اللمس، فهذا خلاف الأصول، وخلاف إجماع الصحابة، وخلاف الآثار. وليس مع قائله نص ولا قياس.

فإن كان اللمس في قوله تعالى: ﴿أُو لمستم النساء﴾(١٦٠) إذا أريد به اللمس باليد والقبلة ونحو ذلك ـ كما قاله ابن عمر وغيره ـ : فقد علم أنه حيث ذكر مشل ذلك في الكتاب، والسنة فإنما يراد به ما كان لشهوة، مثل قوله في آية الاعتكاف:

﴿ولا تباشر وهن وأنتم عاكفون في المساجد﴾ (٢٦١).

ومباشرة المعتكف لغير شهوة لا تحرم عليه بخلاف المباشرة لشهوة وكذلك المحرم ـ الذي هو أشد ـ لو باشر المرأة لغير شهوة لم يحرم عليه، ولم يجب عليه به دم.

وكذلك قوله: ﴿ثُم طلقتموهن من قبل أن تمسوهن﴾(١٦٢).

وقوله: ﴿ لا جناح عليكم إن طلقتم النساء ما لم تمسوهن ﴿ (١٦٣).

فإنه لو مسها مسيساً خالياً من غير شهوة لم يجب به عدة، ولا يستقر به مهر؛ ولا تنتشر به حرمة المصاهرة: باتفاق العلماء.

بخلاف ما لو مس المرأة لشهوة ولم يخل بها ولم يطأها: ففي استقرار المهر بذلك نزاع معروف بين العلماء في مذهب أحمد وغيره.

فمن زعم أن قوله: ﴿ أَو لَمُستم النساء ﴾ (١٦٤) يتناول اللمس، وإن لم يكن لشهوة فقد خرج عن اللغة التي جاء بها القرآن، بل وعن لغة الناس في عرفهم، فإنه إذا ذكر المس الذي يقرن فيه بين الرجل والمرأة علم أنه مس الشهوة، كما أنه إذا ذكر الوطء المقرون بين الرجل والمرأة علم أنه الوطء بالفرج لا بالقدم.

وأيضاً فإنه لا يقول: إن الحكم معلق بلمس النساء مطلقاً، بل بصنف من النساء وهو ما كان مظنة الشهوة.

<sup>(</sup>١٦٠) سورة: المائدة. آية: ٦.

<sup>(</sup>١٦١) سورة البقرة آية: ١٨٧.

<sup>(</sup>١٦٢) سورة: الأحزاب. آية: ٤٩.

<sup>(</sup>١٦٣) سورة: البقرة. آية: ٢٣٦.

<sup>(</sup>١٦٤) سورة: المائدة. آية ٦.

فأما مس مَنْ لا يكون مظنة ـ كذوات المحارم والصغيرة ـ فلا ينقض بها . فقد ترك ما ادعاه من الظاهر واشترط شرطاً لا أصل له بنص ولا قياس.

فإن الأصول المنصوصة تفرق بين اللمس لشهوة، واللمس لغير شهوة، لا تفرق بين أن يكون الملموس مظنة الشهوة أو لا يكون.

وهذا هو المس المؤثر في العبادات كلها، كالإِحرام، والاعتكاف، والصيام، وغير ذلك.

وإذا كان هذا القول لا يدل عليه ظاهر اللفظ ولا القياس لم يكن لـه أصل في الشرع.

وأما مَنْ علَّق النقض بالشهوة، فالظاهر المعروف في مثل ذلك دليل له، وقياس أصول الشريعة دليل.

ومَنْ لم يجعل اللمس ناقضاً بحال، فإنه يجعل اللمس إنما أريد به الجماع، كما في قوله تعالى: ﴿وَإِنْ طَلَقْتُمُوهُنَ مِن قَبِلَ أَنْ تَمْسُوهُنَ﴾(١٦٥)، ونظائره كثيرة.

وفي السُنن: «أن النبي عَلَيْهُ قَبَّلَ بعض نسائه ثم صلى ولم يتوضأ ١٦٦٠). لكن تكلم فيه.

وأيضاً فمن المعلوم أن مس الناس نساءهم مما تعم به البلوى، ولا يزال الرجل يمس امرأته، فلو كان مما ينقض الوضوء لكان النبي على بينه لأمته، ولكان مشهوراً بين الصحابة، ولم ينقل أحد عن أحد من الصحابة كان يتوضأ بمجرد ملاقاة يده لامرأته أو غيرها، ولا نقل أحد في ذلك حديثاً عن النبي على:

فعلم أن ذلك قول باطل. والله أعلم.

\* \* \*

وسئل: عن مسِّ النساء: هل ينقض الوضوء أم لا؟

فأجاب: فيه ثلاثة أقوال للفقهاء:

<sup>(</sup>١٦٠) سورة: البقرة. آية: ٧٣٧

<sup>(</sup>١٦٦) رواه أبو داود في سننه، كتاب الطهارة باب ٦٨. والترمذي في سننه، كتاب الـطهارة بــاب ٦٣. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ٦٩. والإمام أحمد في المسند ٢/٦، ١٠، ٢٠٧، ٢٠٠.

أحدها: أنه لا ينقض بحال. كقول أبي حنيفة وغيره.

والثاني: أنه إن كان له شهوة نقض، وإلا فلا، وهو قول مالك، وغيره من أهل المدينة.

والثالث: ينقض في الجملة وإن لم يكن بشهوة. وهو قول الشافعي، وغيره.

وعن أحمد بن حنبل ثـلاث روايات كـالأقوال الثـلاثة، لكن المشهـور عنه قـول مالك.

والصحيح في المسألة أحد قولين:

إما الأول وهو عدم النقض مطلقاً.

وإما القول الثاني وهو النقض إذا كان بشهوة.

وأما وجوب الوضوء من مجرد مس المرأة لغير شهوة فهو أضعف الأقوال، ولا يعرف هذا القول عن أحد من الصحابة، ولا روى أحد عن النبي على أنه أمر المسلمين أن يتوضؤوا من ذلك؛ مع أن هذا الأمر غالب لا يكاد يسلم فيه أحد في عموم الأحوال؛ فإن الرجل لا يزال يناول امرأته شيئاً وتأخذه بيدها، وأمثال ذلك مما يكثر ابتلاء الناس به، فلو كان الوضوء من ذلك واجباً لكان النبي على يأمر بذلك مرة بعد مرة ويشيع ذلك، ولو فعل لنقل ذلك عنه ولو بأخبار الآحاد، فلما لم ينقل عنه أحد من المسلمين أنه أمر أحداً من المسلمين بشيء من ذلك ـ مع عموم البلوى به ـ علم أن ذلك غير واجب.

وأيضاً فلو أمرهم بذلك لكانوا ينقلونه ويأمرون به.

ولم ينقل عن أحد من الصحابة أنه أمر بالوضوء من مجرد المس العاري عن شهوة، بل تنازع الصحابة في قوله تعالى: ﴿ أُو لامستم النساء ﴾ (١٦٧)، فكان ابن عباس، وطائفة يقولون: الجماع، ويقولون: الله حيى كريم يكنى بما يشاء عما شاء. وهذا أصح القولين.

وقد تنازع عبد الله بن عمر، والعرب، وعطاء بـن أبي رباح، والموالي: هل المراد به الجماع، أو ما دونه؟

فقالت العرب: هو الجماع.

<sup>(</sup>١٦٧) سورة: المائدة. آية: ٦.

وقالت: الموالي هو ما دونه.

وتحاكموا إلى ابن عباس فصوَّب العرب، وخطًّا الموالى.

وكان ابن عمر يقول: قُبْلَة الرجل امرأته ومسها بيده من الملامسة، وهذا قول مالك وغيره من أهل المدينة.

ومن الناس مَنْ يقول: أن هذا قول ابن عمر، وابن مسعود؛ لكونها كانا لا يريان التيمم للجنب؛ فيتأولان الآية على نقض الوضوء. ولكن قد صرح في الآية أن الجنب يتيمم.

وقد ناظر أبو موسى ابن مسعود بالآية فلم يجبه ابن مسعود بشيء، وقد ذكر ذلك البخاري في صحيحه: فعلم أن ذلك كان من عدم استحضاره لموجب الآية.

ومعلوم أن الصحابة الأكابر الذين أدركوا النبي، على الموكانوا يتوضؤون من مس نسائهم مطلقاً؛ ولو كان النبي الها أمرهم بذلك: لكان هذا بما يعلمه بعض الصغار؛ كابن عمر، وابن عباس وبعض التابعين، فإذا لم ينقل ذلك صاحب ولا تابع: كان ذلك دليلاً على أن ذلك لم يكن معروفاً بينهم.

وإنما تكلم القوم في تفسير الآية:

والآية إن كان المراد بها الجماع فلا كلام،.

وإن كان أريد بها ما هو أعم من الجماع فيقال: حيث ذكر الله تعالى في كتابه مس النساء ومباشرتهن ونحو ذلك: فلا يريد به إلا ما كان على وجه الشهوة واللذة.

وأما اللمس العاري عن ذلك فلا يغلق الله به حكماً من الأحكام أصلًا، وهـذا كقوله تعالى: ﴿ولا تباشروهن وأنتم عاكفون في المساجد﴾(١٦٨).

فنهى العاكف عن مباشرة النساء، مع أن العلماء يعلمون أن المعتكف لـو مس امرأته بغير شهوة لم يحرم ذلك عليه.

وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ: أنه كان يدني رأسه إلى عائشة رضي الله عنها فترجله وهو معتكف(١٦٩)

<sup>(</sup>١٦٨) سورة: البقرة. آية: ١٨٧.

<sup>(</sup>١٦٩) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الحيض حديث ٦، ٧، ٩. وابن ماجة في سننه، كتــاب الصيام بــاب ٦٤. ومالك في الموطأ، كتــاب الإعتكاف حديث ١. والإمام أحمد في المسند ١٠٤/٦، ١٨١.

ومعلوم أن ذلك مظنة مسه لها ومسها له.

وأيضاً فالإحرام أشد من الاعتكاف، ولو مسته المرأة لغير شهوة لم يأثم بذلك ولم يجب عليه دم.

وهذا الوجه يستدل به من وجهين: من جهة ظاهر الخطاب؛ ومن جهة المعنى والاعتبار؛ فإن خطاب الله تعالى في القرآن بذكر اللمس، والمس، والمباشرة للنساء ونحو ذلك: لا يتناول ما تجرد عن شهوة أصلاً.

ولم يتنازع المسلمون في شيء من ذلك إلا في آية الوضوء.

والنزاع فيها متأخر؛ فيكون ما أجمعوا عليه قاضياً على ما تنازع فيه متأخروهم.

وأما طريق الاعتبار؛ فإن اللمس المجرد لم يعلق الله به شيئًا من الأحكام. ولا جعله موجبًا لأمر، ولا منهيًا عنه في عبادة، ولا اعتكاف، ولا إحرام، ولا صلاة، ولا صيام، ولا غير ذلك، ولا جعله ينشر حرمة المصاهرة؛ ولا يثبت شيئًا غير ذلك.

بل هذا في الشرع كما لو مس المرأة من وراء ثوبها، ونحو ذلك من المس الذي لم يجعله الله سبباً لإيجــابشيء، ولا تحريم شيء.

وإذا كان كذلك كان إيجاب الوضوء بهذا مخالفاً للأصول الشرعية المستقرة، مخالفاً للمنقول عن الصحابة، وكان قولاً لا دليل عليه من كتاب ولا سنة؛ بل المعلوم من السنة مخالفته، بل هذا أضعف عمن جعل المني نجساً، فإن القول بنجاسة المني ضعيف، فإذا كان النبي على لم يأمر أحداً بغسل ما يصيب بدنه أو ثيابه من المني مع كثرة ما كان يصيب الناس من ذلك في حياته؛ وقد أمر الحائض أن تغسل ما أصاب ثوبها من الدم مع أن ذلك قليل بالنسبة لإصابة المني للرجال، ولو كان ذلك واجباً لبينه. بل كان يغسل ويمسح تقذراً، كما كانت عائشة رضي الله عنها تارة تغسله، وتارة تفركه من ثوبه على الله عنها تارة تغسله، وتارة تفركه من ثوبه الله عنها تارة تغسله، وتارة تفركه من ثوبه الله عنها تارة تغسله، وتارة تفركه من ثوبه الله عنها تارة المناسبة المناسبة المنه المناسبة المنه الله عنها تارة تغسله، وتارة تفركه من ثوبه الله عنها تارة المناسبة ا

وكان سعد بن أبي وقاص، وابن عباس يقولان: أمطه عنك ولو باذخرة، فإنما هو بمنزلة المخاط، والبصاق، وكانت عمرة تغسله من ثوبه، فإن كان في اعتقاده نجاسة المنى فهذا نزاع بين الضحابة.

والسنة تفصل بينهم: فإذا كانت نجاسة المني ضعيفة في السنة لكون النبي على لم أمر بذلك لعموم البلوي به، لكن هذا أضعف لكون الصحابة لم يحك أحد منهم مجرد

اللمس العاري عن الشهوة ناقضاً، وإنما تنازعوا في اللمس المعتاد للشهوة: كالقبلة، والغمز باليد، ونحو ذلك

وأيضاً فإيجاب الوضوء من جنس اللمس: كمس النساء، ومس الذكر، إن لم يعلل بكونه مظنة تحريك الشهوة، وإلا كان مخالفاً للأصول، فإما إذا علل بتحريك الشهوة كان مناسباً للأصول، وهنا للفقهاء طريقان:

أحدهما: قول مَنْ يقول: أن ذلك مظنة خروج الناقض، فأقيمت المظنة مقام الحقيقة، وهذا قول ضعيف، فإن المظنة إنما تقام مقام الحقيقة إذا كانت الحكمة خفية، وكانت المظنة تقضي إليها غالباً؛ وكلاهما معدوم؛ فإن الخارج لو خرج لعلم به الرجل. وأيضاً فإن مس الذكر لا يوجب خروج شيء في العادة أصلاً؛ فإن المني إنما يخرج بالاستمناء وذلك يوجب الغسل، والمذي يخرج عقيب تفكر، ونظر، ومس المرأة لا الذكر؛ فإذا كانوا لا يوجبون الوضوء بالنظر الذي هو أشد إفضاء إلى خروج المني: فبمس الذكر أولى.

والقول الثاني: أن يقال: اللمس سبب تحريك الشهوة كما في مس المرأة، وتحريك الشهوة يتوضأ منه كما يتوضأ من الغضب، وأكل لحم الإبل؛ لما في ذلك من أثر الشيطان الذي يطفأ بالوضوء.

ولهذا قال طائفة من أصحاب أبي حنيفة: إنما يتوضأ إذا انتشر انتشاراً شديداً. وكذلك قال طائفة من أصحاب مالك: يتوضأ إذا انتشر.

لكن هذا الوضوء من اللمس: هل هو واجب أو مستحب؟ فيه نزاع بين الفقهاء ليس هذا موضع ذكره؛ فإن مسألة الذكر لها موضع آخر، وإنما المقصود هنا مسألة مس النساء.

والأظهر أيضاً أن الوضوء من مس الذكر مستحب لا واجب، وهكذا صرح به الإمام أحمد في إحدى الروايتين عنه، وبهذا تجتمع الأحاديث والآثار بحمل الأمر به على الاستحباب، ليس فيه نسخ قوله: ﴿وهل هو إلا بضعة منك﴾ (١٧٠)؟.

وحمل الأمر على الاستحباب أولى من النسخ.

<sup>(</sup>١٧٠) رواه الإمام أحمد في المسند ٢٢/٤، ٣٣.

وكذلك الوضوء مما مست النار مستحب في أجد القولين في مذهب أحمد، وغيره، وبذلك يجمع بين أمره وبين تركه.

فأما النسخ فلا يقوم عليه دليل، بل الدليل يدل على نقيضه.

وكذلك خروج النجاسات من سائر البدن غير السبيلين: كالوضوء من القيء، والرعاف، والحجامة، والفصاد، والجراح: مستحب، كها جاء عن النبي على والصحابة أنهم توضؤوا من ذلك.

وأما الواجب فليس عليه في الكتاب، والسنة ما يوجب ذلك.

وكذلك الوضوء من القهقهة مستحب في أحد القولين في مذهب أحمد، والحديث المأثور في أمر الذين قهقهوا بالوضوء: وجهه أنهم أذنبوا بالضحك، ومستحب لكل مَنْ أذنب ذنباً يتوضأ ويصلى ركعتين.

كها جاء في السنن عن أبي بكر رضي الله عنه عن النبي ﷺ أنه قال: «ما من مسلم يذنب ذنباً فيتوضأ ويصلي ركعتين ويستغفر الله إلا غفر له»(١٧١). والله أعلم.

\* \* \*

وسئل: عن الرجل يمس المرأة: هل ينقض الوضوء أم لا؟

فأجاب: إن توضأ من ذلك المس فحسن، وإن صلى ولم يتوضأ صحت صلاته في أظهر قولي العلماء.

\* \* \*

## مس الصبي الأمرد:

وسئل شيخ الإسلام رحمه الله: إذا مس يد الصبي الأمرد: فهل هو من جنس النساء في نقض الوضوء؟ وما جاء في تحريم النظر إلى وجه الأمرد الحسن؟ وهل هذا الذي يقوله بعض المخالفين للشريعة: أن النظر إلى وجه الصبي الأمرد عبادة! وإذا قال لهم: أحد هذا النظر حرام يقول: أنا إذا نظرت إلى هذا أقول: سبحان الذي خلقه، لا أزيد على ذلك؟

<sup>(</sup>۱۷۱) رواه أبو داود في سننه، كتاب الوتر باب ٢٦. والترمذي في سننه، كتاب الصلاة باب ١٨١، وتفسير سورة ٣. وابن ماجة في سننه، كتاب الإقامة باب ١٩٣. والإمام أحمد في المسند ٢/١، ٩، ١٠.

#### فأجاب:

الحمد لله: إذا مس الأمرد لشهوة ففيه قولان في مذهب أحمد، وغيره.

أحدهما: أنه كمس النساء لشهوة ينقض الوضوء. وهو المشهور من مذهب مالك، ذكره القاضي أبو يعلى في «شرح المذهب».

والثاني: أنه لا ينقض الوضوء. وهو المشهور من مذهب الشافعي.

والقول الأول أظهر، فإن الوطء في الدبر يفسد العبادات التي تفسد بالوطء في القبل: كالصيام، والإحرام، والاعتكاف، ويوجب الغسل كما يوجبه هذا، فتكون مقدمات هذا في باب العبادات كمقدمات هذا. فلو مس الأمرد لشهوة وهو محرم فعليه دم كما لو مس أجنبية لشهوة. وكذلك إذا مسه لشهوة، وجب أن يكون كما لو مس المرأة لشهوة في نقض الوضوء.

والذي لم ينقض الوضوء بمسه يقول: أنه لم يخلق محلاً لذلك.

فيقال له: لا ريب أنه لم يخلق لذلك وإن الفاحشة اللوطية من أعظم المحرمات، لكن هذا القدر لم يعتبر في باب الوطء؛ فإن وطء في الدبر تعلق به ما ذكر من الأحكام، وإن كان الدبر لم يخلق محلًا للوطء. مع أن نفرة الطباع عن الوطء في الدبر أعظم من نفرة ا عن الملامسة.

ونقض الوضوء بالمس يراعى فيه حقيقة الحكمة، وهو أن يكون المس لشهوة عند الأكثرين: كمالك وأحمد وغيرهما، كما يراعى مثل ذلك في الإحرام والاعتكاف وغير ذلك.

وعلى هذا القول فحيث وجد اللمس لشهوة تعلق به الحكم، حتى لو مس أمه، وأخته، وبنته لشهوة انتقض وضوؤه: فكذلك الأمرد.

وأما الشافعي، وأحمد في رواية فيعتبر المظنة، وهو: أن النساء مظنة الشهوة فينقض الوضوء سواء بشهوة أو بغير شهوة، ولهذا لا ينقض لمس المحارم، لكن لو لمس ذوات محارمه لشهوة فقد وجدت حقيقة الحكمة، وكذلك إذا مس الأمرد لشهوة.

والتلذذ بمس الأمرد كمصافحته ونحو ذلك: حرام بـإجماع المسلمـين، كما يحـرم التلذذ بمس ذوات محارمه والمرأة الأجنبية، بل الذي عليه أكثر العلماء أن ذلك أعظم إثماً من التلذذ بالمرأة الأجنبية، كما أن الجمهور على أن عقوبة اللوطي أعظم من عقوبة الزنا

بالأجنبية، فيجب قتل الفاعل والمفعول به، سواء كان أحدهما محصناً أو لم يكن، وسواء كان أحدهما مملوكاً للآخر أو لم يكن، كها جاء ذلك في السنن عن النبي ﷺ وعمل به أصحابه من غير نزاع يعرف بينهم.

وقتله بالرحم كما قتل الله قوم لوط بالرجم. وبذلك جاءت الشريعة في قتل الزاني: أنه يرجم، فرجم النبي على ماعز بن مالك والغامدية، واليهودين؛ والمرأة التي أرسل إليها أنيساً وقال: «إذهب إلى امرأة هذا فإن اعترفت فارجمها» فاعترفت، فرجمها (١٧٢).

والنظر إلى وجه الأمرد لشهوة كالنظر إلى وجه ذوات المحارم، والمرأة الأجنبية بالشهوة، سواء كانت الشهوة شهوة الوطء أو شهوة التلذذ بالنظر، فلو نظر إلى أمه وأخته وابنته يتلذذ بالنظر إليها كما يتلذذ بالنظر إلى وجه المرأة الأجنبية: كان معلوماً لكل أحد أن هذا حرام، فكذلك النظر إلى وجه الأمرد باتفاق الأئمة.

وقول القائل: أن النظر إلى وجه الأمرد عبادة كقوله: إن النظر إلى وجوه النساء، أو النظر إلى وجوه محارم الرجل ـ كبنت الرجل وأمه واخته ـ عبادة.

ومعلوم أن مَنْ جعل هذا النظر المحرم عبادة كان بمنزلة مَنْ جعل الفواحش عبادة.

قال تعالى: ﴿وَإِذَا فَعِلُوا فَاحَشَةَ قَالُوا: وَجَدَنَا عَلَيْهَا آبَاءَنَا وَاللَّهُ أَمْرِنَا بِهَا! قُل: إن الله لا يأمر بالفحشاء أتقولون على الله ما لا تعلمون﴾(١٧٣).

ومعلوم أنه قد يكون في صور النساء الأجنبيات، وذوات المحارم من الاعتبار والمدلالة على الخالق من جنس ما في صورة المرد: فهل يقول مسلم: أن للإنسان أن ينظر بهذا الوجه إلى صور نساء العالم وصور محارمه، ويقول: أن ذلك عبادة؟

بل مَنْ جعل مثل هذا النظر عبادة فإنه كافر مرتد يجب أن يستتاب؛ فإن تاب وإلا قتل.

<sup>(</sup>۱۷۲) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الحدود باب ۳۰، ۳۸، ٤٦، وكتاب الوكالة باب ١٣. والترمذي في سننه، كتاب الحدود باب ٥، ٨.

<sup>(</sup>١٧٣) سورة: الأعراف. آية: ٢٨.

وهو بمنزلة مَنْ جعل إعانة طالب الفواحش عبادة؛ أو جعل تناول يسير الخمـر عبادة؛ أو جعل السكر بالحشيشة عبادة.

فَمَنْ جعل المعاونة على الفاحشة بقيادة، أو غيرها عبادة، أو جعل شيئاً من المحرمات التي يعلم تحريمها من دين الإسلام عبادة: فإنه يستتاب؛ فإن تاب وإلا قتل، وهو مضاه للمشركين الذين: ﴿إِذَا فعلوا فاحشة قالوا: وجدنا عليها آباءنا والله أمرنا مها! قل: إن الله لا يأمر بالفحشاء. أتقولون على الله ما لا تعلمون ﴾ (١٧٤)؟

وفاحشة أولئك إنما كانت طوافهم بالبيت عراة، وكانوا يقولون: لا نطوف في الثياب التي عصينا الله فيها، فهؤلاء إنما كانوا يطوفون عراة على وجه اجتناب ثياب المعصية، وقد ذكر عنهم ما ذكر فكيف بمن يجعل جنس الفاحشة المتعلقة بالشهوة عبادة؟

والله سبحانه قد أمر في كتابه بغضّ البصر، وهو نوعان: غض البصر عن العورة. وغضها عن محل الشهوة.

فالأول: كغض الرجل بصره عن عورة غيره، كما قال النبي ﷺ: «لا ينظر الرجل إلى عورة الرجل! ولا تنظر المرأة إلى عورة المرأة»(١٧٥)!.

ويجب على الإنسان أن يستر عورته كها قال النبي ﷺ لمعاوية بن حيدة: «احفظ عورتك إلا من زوجتك أو ما ملكت يمينك».

قلت: فإذا كان أحدنا مع قومه؟

قال: «إن استطعت أن لا يرينها أحد فلا يرينها».

قلت: فإذا كان أحدنا خالياً؟

قال: «فالله أحق أن يستحيي منه من الناس» (١٧٦).

ويجوز [أن] يكشف بقدر الحاجة كما يكشف عند التخلى، وكذلك إذا اغتسل

<sup>(</sup>١٧٤) سورة: الأعراف. آية: ٢٨.

<sup>(</sup>١٧٥) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الحيض حديث ٧٤. والترمذي في سننه، كتاب الأدب باب ٣٨. وابن ماجة في سننه، كتاب الطهارة باب ١٣٧. والإمام أحمد في المسند ٦٣/٣.

<sup>(</sup>١٧٦) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الغسل باب ٢٠. والترمذي في سننه، كتاب الأدب باب ٢٢، ٣٩. وابن ماجة في سننه، كتاب النكاح باب ٢٨.

الرجل وحده بجنب ما يستره، فله أن يغتسل عرياناً، كما اغتسل موسى عرياناً وأيوب، وكما في اغتساله عليه عليه واغتساله في حديث ميمونة.

وأما النوع الثاني من النظر: كالنظر إلى الزينة الباطنة من المرأة الأجنبية، فهذا أشد من الأول، كما أن الخمر أشد من الميتة، والدم، ولحم الخنزير، وعلى صاحبها الحد.

وتلك المحرمات إذا تناولها غير مستحل لها كان عليه التعزير؛ لأن هذه المحرمات لا تشتهيها النفوس كما تشتهي الخمر.

وكذلك النظر إلى عورة الرجل لا يشتهي كما يشتهي النظر إلى النساء ونحوهن ؟ وكذلك النظر إلى الأمرد بشهوة هو من هذا الباب.

وقد اتفق العلماء على تحريم ذلك، كما اتفقوا على تحريم النظر إلى الأجنبية، وذوات المحارم لشهوة.

والخالق سبحانه يسبح عند رؤية مخلوقاته كلها، وليس خلق الأمرد بأعجب في قدرته من خلق ذي اللحية، ولا خلق النساء بأعجب في قدرته من خلق الرجال؛ بل تخصيص الإنسان التسبيح بحال نظره إلى الأمرد دون غيره: كتخصيصه التسبيح بنظره إلى المرأة دون الرجل.

وما ذاك لأنه دل على عظمة الخالق عنده، ولكن لأن الجمال يغير قلبه وعقله، وقد يذهله ما رآه فيكون تسبيحه بما يحصل في نفسه من الهوى. كما أن النسوة لما رأين يوسف فأكبرنه وقطعن أيديهن، وقلن: حاش لله ما هذا بشراً إن هذا إلا ملك كريم (١٧٧٠).

وقد ثبت في الصحيح: عن النبي ﷺ أنه قال: «إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم، وإنما ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم» (١٧٨).

وإذا كان الله لا ينظر إلى الصور والأموال، وإنما ينظر إلى القلوب والأعمال: فكيف يفضل الشخص بما لم يفضله الله به؟

<sup>(</sup>۱۷۷) سورة: يوسف. آية: ٣١.

<sup>(</sup>١٧٨) رواه مسلم في صحيحه، كتاب البر حديث ٣٣. وابن ماجة في سننه، كتاب الزهر باب ٩. والإِمام أحمد في المسند ٢ / ٢٨٥، ٣٩٥.

وقد قال تعالى: ﴿ولا تمدن عينيك إلى ما متعنا به أزواجاً منهم زهرة الحياة الدنيا﴾ (١٧٩).

وقال في المنافقين: ﴿وَإِذَا رَأَيْتُهُم تَعْجَبُكُ أَجَسَامُهُم وَإِنْ يَقُولُوا تَسْمَعُ لَقُـولُمُم كأنهم خشب مسندة، يحسبون كل صيحة عليهم هم العدو فاحذرهم، قاتلهم الله أنّى يؤفكون﴾(١٨٠).

فإذا كان هؤلاء المنافقون الذين تعجب الناظر أجسامهم، لما فيهم من البهاء، والرواء، والزينة، الظاهرة ـ وليسوا ممن ينظر إليه لشهوة ـ قد ذكر الله عنهم ما ذكر: فكيف بمن ينظر إليه لشهوة؟

وذلك أن الانسان قد ينظر إليه لما فيه من الإيمان والتقوى؛ وهنا الاعتبار بقلبه، وعمله، لا بصورته.

وقد ينظر إليه؛ لما فيه من الصورة الدالة على المصور فهذا حسن.

وقد ينظر إليه من جهة استحسان خلقه، كما ينظر إلى الجبل، والبهائم، وكما ينظر إلى الجبل، والبهائم، وكما ينظر إلى الأشجار: فهذا أيضاً إذا كان على وجه استحسان الدنيا، والرياسة، والمال فهو مذموم.

لقوله تعالى: ﴿ولا تمدن عينيك إلى ما متعنا به أزواجاً منهم زهرة الحياة الدنيا لنفتنهم فيه﴾(١٨١).

وأما إن كان على وجه لا ينقص الدين، وإنما فيه راحة النفس فقط ـ كالنظر إلى الأزهار ـ فهذا من الباطل الذي يستعان به على الحق.

وكل قسم من هذه الأقسام متى كان معه شهوة كان حراماً بلا ريب، سواء كانت شهوة تمتع بنظر الشهوة، أو كان نظراً بشهوة الوطء.

وفرق بين ما يجده الإنسان عند نظره الأشجار، والأزهار، وما يجده عند نظره النسوان والمردان؛ فلهذا الفرقان افترق الحكم الشرعي، فصار النظر إلى المرد ثلاثة أقسام:

<sup>(</sup>١٧٩) سورة: الحجر آية: ٨٨.

<sup>(</sup>١٨٠) سورة: المنافقون. آية: ٤.

<sup>(</sup>١٨١) سورة: الحجر. آية: ٨٨.

أحدها: ما يقرن به الشهوة، فهو حرام بالاتفاق.

والثاني: ما يجزم أنه لا شهوة معه: كنظر الرجل الورع إلى ابنه الحسن، وابنته الحسنة، وأمه؛ فهذا لا يقرن به شهوة إلا أن يكون الرجل من أفجر الناس، ومتى اقترنت به الشهوة حرم.

وعلى هذا من لا يميل قلبه إلى المرد، كما كان الصحابة؛ وكالأمم الذين لا يعرفون هذه الفاحشة؛ فإن الواحد من هؤلاء لا يفرق بين هذا الوجه وبين نظره إلى ابنه، وابن جاره، وصبي أجنبي، ولا يخطر بقلبه شيء من الشهوة؛ لأنه لم يعتد ذلك، وهو سليم القلب من مثل ذلك.

وقد كانت الإماء على عهد الصحابة يمشين في الطرقات وهن متكشفات الرؤوس، وتخدم الرجال مع سلامة القلوب.

فلو أراد الرجال أن يترك الإماء التركيات الحسان، يمشين بين الناس، في مثل هذه البلاد والأوقات، كما كان أولئك الإماء يمشين: كان هذا من باب الفساد.

وكذلك المرد الحسان لا يصلح أن يخرجوا في الأمكنة، والأزمنة، التي يخاف فيها الفتنة بهم إلا بقدر الحاجة، فبلا يمكن الأمرد الحسن من التبرج، ولا من الجلوس في الحمام بين الأجانب، ولا من رقصة بين الرجال، ونحو ذلك مما فيه فتنة للناس، والنظر إليه كذلك.

وإنما وقع النزاع بين العلماء في القسم الثالث من النظر، وهـو: النظر إليه لغير شهوة، لكن مع خوف ثورانها؟

فيه وجهان في مذهب أحمد؛ أصحها ـ وهو المحكى عن نص الشافعي ـ أنه لا يجوز. والثاني: يجوز لأن الأصل عدم ثورانها فلا يحرم بالشك، بل قد يكره.

والأول هو الراجح، كما أن الراجح في مذهب الشافعي، وأحمد أن النظر إلى وجه الأجنبية من غير حاجة لا يجوز، وإن كانت الشهوة منتفية، لكن لأنه يخاف ثورانها.

ولهذا حرمت الخلوة بالأجنبية، لأنها مظنة الفتنة، والأصل أن كل ما كان سبباً للفتنة فإنه لا يجوز؛ فإن الذريعة إلى الفساد يجب سدها، إذا لم يعارضها مصلحة راجحة؛ ولهذا كان النظر الذي يفضي إلى الفتنة محرماً، إلا إذا كان لمصلحة راجحة، مثل نظر الخاطب والطبيب وغيرهما، فإنه يباح النظر للحاجة لكن مع عدم الشهوة.

وأما النظر لغير حاجة إلى محل الفتنة فلا يجوز. `

ومَنْ كرر النظر إلى الأمرد ونحوه، أو أدامه وقال: إني لا أنظر لشهوة: كذب في ذلك؛ فإنه إذا لم يكن معه داع يحتاج معه إلى النظر، لم يكن النظر إلا لما يحصل في القلب من اللذة بذلك.

وأما نظرة الفجأة فهي عفو إذا صرف بصره، كما ثبت في الصحيح عن جرير قال: سألت رسول الله على عن غزة الفجأة فقال: «اصرف بصرك» (١٨٢).

وفي السنن أنه قال لعلي رضي الله عنه: «يا علي! لا تتبع النظرة النظرة فإنما لك الأولى وليست لك الثانية»(١٨٣).

وفي الحديث الذي في المسند وغيره: «النظر سهم مسموم من سهام المليس» (١٨٤).

وفيه: «مَنْ نظر إلى محاسن امرأة، ثم غض بصره عنها، أورث الله قلبه حلاوة عبادة يجدها إلى يوم القيامة» \_ أو كما قال.

ولهـذا يقال: أن غض البصر عن الصـورة التي نهى عن النظر إليهـا ـ كالمـرأة، والأمرد الحسن ـ يورث ذلك ثلاث فوائد جليلة القدر:

إحداها: حلاة الإيمان، ولذته التي هي أحلى وأطيب ما تركه لله، فإن مَنْ ترك شيئاً لله عوَّضه الله خيراً منه، والنفس تحب النظر إلى هذه الصور لا سيها نفوس أهل الرياضة والصفا، فإنه يبقى فيها رقة تجتذب بسببها إلى الصور، حتى تبقى تجذب أحدهم وتصرعه كها يصرعه السبع.

<sup>(</sup>١٨٢) رواه مسلم في كتاب الأدب حديث ٤٥. وأبو داود في سننه، كتـاب النكاح بـاب ٤٣. والترمـذي في سننه، كتاب الأدب باب ٢٥. والدارمي في سننه، كتاب الاستئذان باب ١٥. والإمام أحمد في المسند ٣٥٨/٤.

<sup>(</sup>١٨٣) رواه أبو داود في كتاب النكاح من سننه باب ٤٣. والترمذي في سننه، كتاب الأدب باب ٢٨. والدارمي في سننه، كتاب الرقاق باب ٣. والإمام أحمد في المسند ١٥/٥، ٣٥٣، ٣٥٧.

<sup>(</sup>١٨٤) رواه الحاكم في المستدرك ٣١٤، ٣١٣، وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجاه. وتعقبه الذهبي بقوله: قلت: إسحاق واه، وعبد الرحمن هو الواسطي ضعفوه. ورواه الطبراني في الكبير ١٠٣٦٢. والقضاعي في مسند الشهاب حديث ٢٩٢، ٣٩٣.

ولهذا قال بعض التابعين: ما أنا على الشاب التائب من سبع يجلس إليه بخوف عليه من حدث جميل يجلس إليه.

وقال بعضهم: إتقوا النظر إلى أولاد الملوك، فإن لهم فتنة كفتنة العذاري.

وما زال أئمة العلم والدين ـ كشيوخ الهدى، وشيوخ الطريق ـ يوصون بترك صحبة الأحداث، حتى يروى عن فتح الموصلي أنه قال: صحبت ثلاثين من الأبدال كلهم يوصيني عند فراقه بترك صحبة الأحداث.

وقال بعضهم: ما سقط عبد من عين الله إلا بصحة هؤلاء الأنتان.

ثم النظر يؤكد المحبة، فيكون علاقة لتعلق القلب بالمحبوب؛ ثم صبابة لانصباب القلب إليه؛ ثم غراماً للزومه للقلب: كالغريم الملازم لغريمه؛ ثم عشقاً إلى أن يصير تتياً، والمتيم المعبد، وتيم الله عبد الله، فيبقى القلب عبداً لمن لا يصلح أن يكون أخاً بل ولا خادماً، وهذا إنما يبتلي به أهل الأعراض عن الإخلاص لله.

كها قال تعالى في حق يوسف: ﴿كذلك لنصرف عنه السوء والفحشاء انه من عبادنا المخلصين﴾(١٨٥).

فامرأة العزيز كانت مشركة فوقعت مع تزوجها فيها وقعت فيه من السوء، ويوسف عليه السلام مع عزوبته، ومراودتها له، واستعانتها عليه بالنسوة، وعقوبتها له بالحبس على العفة: عصمه الله بإخلاصه لله؛ تحقيقاً لقوله:

﴿ لأغوينهم أجمعينَ إلا عبادك منهم المخلصين﴾ (١٨٦).

قال تعالى: ﴿إِنْ عبادي ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعك من الغاوين ﴾ (١٨٧) . وألغى هو: اتباع الهوى.

وهذا الباب من أعظم أبواب إتباع الهوى، ومَنْ أمر بعشق الصور من المتفلسفة كإبن سينا، وذويه، أو من الفرس كما يذكر عن بعضهم، أو من جهال المتصوفة: فإنهم أهل ضلال وغي، فهم مع مشاركة اليهود في الغي، والنصارى في الضلال، زادوا على

<sup>(</sup>١٨٥) سورة: يوسف. آية: ٢٤.

<sup>(</sup>١٨٦) سورة: صّ آية: ٨٢.

<sup>(</sup>١٨٧) سورة: الحجر. آية: ٤٢.

الأمتين في ذلك؛ فإن هذا وإن ظن أن فيه منفعة للعاشق: كتطليق نفسه، وتهذيب أخلاقه، وللمعشوق من الشفاء في مصالحه، وتعليمه، وتأديبه وغير ذلك: فمضرة ذلك أضعاف منفعته. وأين إثم ذلك من منفعته؟.

وإنما هذا كما يقال: أن في الزنا منفعة لكل منهما بما يحصل له من التلذذ والسرور، ويحصل لها من الجعل وغير ذلك.

وكما يقال: أن في شرب الخمر منافع بدنية ونفسية.

وقد قال في الخمر والميسر: ﴿قل: فيهما إثم كبير ومنافع للناس وإثمهما أكبر من نفعهما﴾ (١٨٨٠).

وهذا قبل التحريم، دع ما قاله عند التحريم وبعده.

وباب التعلق بالصور هو من جنس الفواحش، وباطنه من باطن الفواحش، وهو من باطن الإثم.

قال تعالى: ﴿وَذُرُوا ظَاهُرُ الْإِثْمُ وَبِاطْنُهُ ﴾ (١٨٤).

وقال تعالى: ﴿قُلَّ: إنما حرم ربي الفواحش ما ظهر منها وما بطن﴾ (١٩٠٠.

وقد قال: ﴿وإذا فعلوا فاحشَة قالوا: وجدنا عليها آباءنا والله أمرنا بها! قل: إن الله لا يأمر بالفحشاء أتقولون على الله ما لا تعلمون ﴾ (١٩١٠؟.

وليس بين أئمة الدين نزاع في أن هذا ليس بمستحب، كما أنه ليس بواجب، فمن جعله ممدوحاً، وأثنى عليه، فقد خرج من إجماع المسلمين، بل واليهود والنصارى؛ بل وعما عليه عقلاء بني آدم من جميع الأمم، وهو ممن اتبع هواه بغير هدى من الله.

﴿ ومن أضل عمن اتبع هواه بغير هدى من الله؛ إن الله لا يهدي القوم الظالمين ﴾ (١٩٢).

<sup>(</sup>١٨٨) سورة: البقرة. آية: ٢١٩.

<sup>(</sup>١٨٩) سورة: الأنعام. آية: ١٢٠.

<sup>(</sup>١٩٠) سورة: الأعراف. آية: ٣٣.

<sup>(</sup>١٩١) سورة: الأعراف. آية: ٢٨.

<sup>(</sup>١٩٢) سورة: القصص. آية: ٥٠.

وقد قال تعالى: ﴿وَامَا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهُ وَنَهَى النَّفْسُ عَنْ الْهُوَى فَإِنَّ الْجُنَّةُ هِيَ الْمُؤْوَى ﴾ (١٩٣٠).

وقال تعالى: ﴿ولا تتبع الهوى فيضلك عن سبيل الله، إن الذين يضلون عن سبيل الله لهم عذاب شديد بما نسوا يوم الحساب﴾ (١٩٤).

وأما مَنْ نظر إلى المرد ظاناً أنه ينظر إلى الجمال الإلهي، وجعل هذا طريقاً له إلى الله ـ كما يفعله طوائف من المدعين للمعرفة ـ فقوله هذا أعظم كفراً من قول عباد الأصنام، ومن كفر قوم لوط، فهؤلاء من شر الزنادقة المرتدين الذين يجب قتلهم بإجماع كل الأمة؛ فإن عباد الأصنام قالوا:

﴿ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفي ١٩٥٥).

وهؤلاء يجعلون الله موجوداً في نفس الأصنام، وحالاً فيها؛ فإنهم لا يريدون بظهوره وتجليه في المخلوقات أنها دالة عليه وآيات لهم؛ بل يريدون أنه سبحانه هو ظهر فيها وتجلى فيها، ويشبهون ذلك بظهور الماء في الزجاجة، والزبد في اللبن، والزيت في الزيتون، والدهن في السمسم، ونحو ذلك مما يقتضي حلول نفس ذاته في مخلوقاته، أو اتحاده بها في جميع المخلوقات، نظير ما قالته النصارى في المسيح خاصة، يجعلون المرد مظاهر الجمال فيقررون هذا الشرك الأعظم طريقاً إلى استحلال الفواحش، بل إلى استحلال كل محرم.

كما قيل لأفضل متأخريهم ـ التلمساني ـ: إذا كان قولكم بـأن الوجـود واحد هـو الحق، فما الفرق بين أمي، وأختي، وابنتى؟ تكون هذه حلالًا، وهذه حراماً؟

فقال الجميع عندنا سواء!

لكن هؤلاء المحجوبون قالوا: حرام.

فقلنا: حرام عليكم!.

ومن هؤلاء الحلولية، والإتحادية مَنْ يخص الحلول والإتحاد ببعض الأشخاص: إما

<sup>(</sup>١٩٣) سورة: النازعات. آية: ٤٠.

<sup>(</sup>١٩٤) سورة: ص. آية: ٢٦.

<sup>(</sup>١٩٥) سورة: الزمر. آية: ٣.

ببعض الأنبياء: كالمسيح؛ أو ببعض الصحابة: كقول الغالية في علي؛ أو ببعض الشيوخ: كالحلاجية ونحوهم؛ أو ببعض الملوك؛ أو ببعض الصور: كصور المرد!

ويقول أحدهم: أنا أنظر إلى صفات خالقي، وأشهدها في هذه الصورة.

والكفر في هذا القول أبين من أن يخفى على مَنْ يؤمن بالله ورسوله، ولو قال مثل هذا الكلام في نبي كريم لكان كافراً، فكيف إذا قاله في صبى أمرد؟

فقبح الله طائفة يكون معبودها من جنس موطوئها.

وقد قال تعالى: ﴿ولا يأمركم أن تتخذوا الملائكة والنبيين أرباباً! أيأمركم بالكفر بعد إذ أنتم مسلمون﴾(١٩٦٠؟.

فإذا كان من اتخذ الملائكة، والنبيين أرباباً مع اعترافهم بأنهم مخلوقون لله كفاراً: فكيف بمن إتخذ بعض المخلوقات أرباباً، مع قوله أن الله فيها، أو متحد بها؟

فوجودها وجوده، ونحو ذلك من المقالات؟.

وأما الفائدة الثانية في غض البصر فهو: أنه يورث نور القلب، والفراسة.

قال تعالى: عن قوم لوط: ﴿لعمرك أنهم لفي سكرتهم يعمهون﴾ (١٩٧٠).

فالتعلق في الصور يوجب فساد العقل، وعمى البصيرة، وسكر القلب، بل جنونه كما قيل:

سكران: سكر هوى، وسكر مدامة فمتى إفاقة من به سكران؟ وقيل:

قالوا: جننت بمن تهوى؟ فقلت لهم: العشق أعظم مما بالمجانيين العشق لا يستفيق الدهر صاحبه وإنما يصرع المجنون في الحين

وذكر سبحانه آية النور عقيب آيات غض البصر فقال: ﴿الله نور السموات والأرض﴾(١٩٨).

<sup>(</sup>١٩٦) سورة: آل عمران. آية: ٨٠.

<sup>(</sup>١٩٧) سورة: الحجر. آية: ٧٢.

<sup>(</sup>١٩٨) سورة: النور. آية: ٣٥.

وكان شاه بن شجاع الكرماني لا تخطى، له فراسة، وكان يقول: مَنْ عمر ظاهره باتباع السنة، وباطنه بدوام المراقبة، وغض بصره عن المحارم، وكف نفسه عن الشهوات، وذكر خصلة خامسة وهي أكل الحلال: لم تخطى، له فراسة.

والله تعالى يجزي العبد على عمله بما هو من جنس عمله فغض بصره عما حرم يعوضه الله عليه من جنسه بما هو خير منه، فيطلق نور بصيرته ويفتح عليه باب العلم، والمعرفة، والكشوف، ونحو ذلك مما ينال بصيرة القلب.

والفائدة الثالثة: قوة القلب، وثباته، وشجاعته.

فيجعل الله له سلطان النصرة مع سلطان الحجة.

وفي الأثر: «الذي يخالف هواه يفرق الشيطان من ظله».

ولهذا يوجد في المتبع لهواه من الذل ـ ذل النفس وضعفها ومهانتها ـ ما جعله الله لَمْنُ عصاه، فإن الله جعل العزة لمن أطاعه، والذلة لَمْنْ عصاه.

قال تعالى: ﴿ يَقُـولُونَ: لَئُن رَجِعَنَا إِلَى المَدَينَةُ لَيَخْرَجَنَ الْأَعْـزَ مَهَا الْأَذَٰلِ! ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين ﴾ (١٩٩٠).

وقال تعالى: ﴿وَلَا تَهْنُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَنتُم الْأَعْلُونَ إِنْ كُنتُم مُؤْمِنَينَ﴾ (٢٠٠٠).

ولهذا كان في كلام الشيوخ: الناس يطلبون العز من أبواب الملوك، ولا يجدونه إلا في طاعة الله.

وكان الحسن البصري يقول: وإن هملجت بهم البراذين، وطقطقت بهم البغال، فإن ذل المعصية في رقابهم، يأبى الله إلا أن يذل مَنْ عصاه. ومَنْ أطاع الله فقد والاه فيها أطاعه فيه، ومَنْ عصاه ففيه قسط من فعل مَنْ عاداه بمعاصيه.

وفي دعاء القنوت: «إنه لا يذل مَنْ واليت، ولا يعز من عاديت»(٢٠١).

والصوفية المشهورون عند الأمة الذين لهم لسان صدق في الأمة لم يكونوا

<sup>(</sup>١٩٩) سورة: المنافقون. آية: ٨.

<sup>(</sup>٢٠٠) سورة: آل عمران. آية: ١٣٩.

 <sup>(</sup>٢٠١) رواه أبو داود في الوتر باب ٥. والترمذي في كتاب الوتر باب ١٠. والنسائي في قيام الليـل باب ٥١.
 وابن ماجة في الإقامة باب ١١٧. والدارمي في الصلاة باب ٢١٤.

يستحبون مثل هذا؛ بل ينهون عنه، ولهم في الكلام في ذم صحبة الأحداث، وفي الرد على أهل الحلول، وبيان مباينة الخالق للمخلوق: ما لا يتسع هذا الموضع لذكره، وإنما استحسنه من تشبه بهم ممن هو عاص، أو فاسق، أو كافر؛ فتظاهر بدعوى الولاية لله وتحقيق الإيمان، والعرفان، وهو من شر أهل العداوة لله وأهل النفاق والبهتان.

والله تعالى يجمع لأوليائه المتقين خير الدنيا والآخرة، ويجعل لأعدائه الصفقة الخاسرة. والله أعلم.

\* \* \*

# الوضوء من لحوم الإبل:

وسئل: عن أكل لحم الإبل: هل ينقض الوضوء، أم لا؟

وهل حديثه منسوخ؟.

فأجاب: الحمد لله: قد ثبت في صحيح مسلم، عن جابر بن سمرة ـ رضي الله عنه ـ: أن رجلًا سأل النبي على: أنتوضاً من لحوم الغنم؟

قال: «إن شئت فتوضأ، وإن شئت فلا تتوضأ».

قال: أنتوضأ من لحوم الإبل؟.

قال: «نعم، توضأ من لحوم الإبل».

قال: أصلى في مرابض الغنم؟

قال: «نعم».

قال: أصلى في مبارك الإبل؟

قال: «لا» (۲۰۲).

وثبت ذلك في السنن: من حديث البراء بن عازب.

قال أحمد فيه حديثان صحيحان: حديث البراء، وحديث جابر بن سمرة.

وله شواهد من وجوه أخر:

<sup>(</sup>۲۰۲) سبق تخریجه.

منها: ما رواه ابن ماجة: عن عبد الله بن عمر: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «توضؤوا من لحوم الإبل، ولا توضؤوا من لحوم الغنم؛ وصلوا في مرابض الغنم، ولا تصلوا في معاطن الإبل»(٢٠٣).

ورُوي ذلك من غير وجه، وهذا باتفاق أهل المعرفة بالحديث، أصح، وأبعد عن المعارض من أحاديث: مس الذكر، وأحاديث القهقهة.

وقد قال بعض الناس: إنه منسوخ بقول جابر: كان آخر الأمرين من النبي ﷺ: ترك الوضوء مما مست النار(٢٠٤).

لم يفرق بين لحم الإبل، والغنم، إذ كلاهما في مس النار سواء، فلما فرق بينها فأمر بالوضوء من هذا، وخيّر في الوضوء من الآخر. علم بطلان هذا التعليل.

وإذا لم تكن العلة مس النار، فنسخ التوضؤ من ذلك لأمر لا يوجب نسخ التوضؤ من جهة أخرى، بل يقال: كانت لحوم الإبل أولاً يتوضأ منها، كما يتوضأ من لحوم الغنم، وغيرها.

ثم نسخ هذا الأمر العام المشترك.

فأما ما يختص به لحم الإبل فلو كان قبل النسخ لم يكن منسوخاً، فكيف وذلك غير معلوم.

يؤيد ذلك «الوجه الثاني»: وهو أن الحديث كان بعد نسخ الوضوء مما مست النار، فإنه بين فيه أنه لا يجب الوضوء من لحوم الغنم، وقد أمر فيه بالوضوء من لحوم الإبل، فعلم أن الأمر بذلك بعد النسخ.

(الثالث): أنه فرق بينها في الوضوء، وفي الصلاة في المعاطن أيضاً، وهذا التفريق ثابت محكم لم يأت عنه نص بالتسوية بينها في الوضوء والصلاة، فدعوى النسخ باطل. بل عمل المسلمين بهذا الحديث في الصلاة يوجب العمل فيه بالوضوء إذ لا فرق بينها.

(الرابع): أنه أمر بالوضوء من لحم الإبل، وذلك يقتضي الوضوء منه: نياً، ومطبوخاً، وذلك يمنع كونه منسوخاً.

<sup>(</sup>۲۰۳) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>۲۰٤) سبق تخريجه.

(الخامس): أنه لو أتى عن النبي ﷺ نص عام بقوله: «لا وضوء مما مست النار» لم يجز جعله ناسخاً لهذا الحديث من وجهين:

(أحدهما): أنه لا يعلم أنه قبله، وإذا تعارض العام، والخاص، ولم يعلم التاريخ فلم يقل أحد من العلماء أنه بنسخه، بل إما أن يقال الخاص هو المقدم، كما هو المشهور من مذهب: مالك، والشافعي، وأحمد في المشهور عنه.

وإما أن يتوقف؛ بل لو علم أن العام بعد الخاص لكان الخاص مقدماً.

(الثاني): أنه قد بينا أن هذا الخاص بعد العام، فإن كان نسخ كان الخاص ناسخاً.

وقد اتفق العلماء على أن الخاص المتأخر هو المقدم على العام المتقدم، فعلم باتفاق المسلمين على أنه لا يجوز تقديم مثل هذا العام على الخاص، لو كان هنا لفظ عام. كيف ولم يرد عن النبي على حديث عام ينسخ الوضوء من كل ما مسته النار.

وإنما ثبت في الصحيح: «أنه أكل كتف شاة ثم صلّى ولم يتوضأ». وكذلك «أتى بالسويق فأكل منه ثم لم يتوضأ».

وهذا فعل لا عموم له فإن التوضؤ من لحم الغنم لا يجب باتفاق الأئمة المتبوعين. والحديث المتقدم دليل ذلك.

وأما جابر فإنما نقل عن النبي ﷺ: «أن آخر الأمرين ترك الوضوء مما مست النار».

وهذا نقل لفعله، لا لقوله. فإذا شاهدوه قد أكل لحم غنم، ثم صلى ولم يتوضأ بعد أن كان يتوضأ منه: صحَّ أن يقال الترك آخر الأمرين.

والترك العام لا يحاط به إلا بدوام معاشرته، وليس في حديث جابر ما يــدل على ذلك.

بل المنقول عنه الترك في قضية معينة.

ثم ترك الوضوء مما مست النار لا يوجب تركه من جهـة أخرى، ولحم الإبـلْ لم يتوضأ منه لأجل مس النار، كما تقدم؛ بل المعنى يختص به ويتناوله نيّاً، ومطبوخاً، فبين الوضوء من لحم الإبل، والوضوء مما مست النار عموم وخصوص.

هذا أعم من وجه، وهذا أخص من وجه. وقد يتفق الوجهان، فيكون للحكم

علتان، وقد ينفرد أحدهما عن الآخر، بمنزلة التوضؤ من خروج النجاسة مع الوضوء من القُبْلة، فإنه قد يُقبِّل فيمذي، وقد يُقبِّل فلا يمذي، وقد يمذي من غير مباشرة.

فإذا قدر أنه لا وضوء من مس النساء، لم ينف الوضوء من المذي، وكذلك بالعكس، وهذا بينًا.

وأضعف من ذلك: قول بعضهم: إن المراد بذلك الوضوء اللغوي، وهو غسل اليد، أو اليد والفم، فإن هذا باطل من وجوه.

(أحدها): أن الوضوء في كلام رسولنا \_ على - لم يرد به قط إلا وضوء الصلاة، وإغا ورد بذلك المعنى في لغة اليهود. كما رُوي: «أن سلمان قال: يا رسول الله! إنه في التوراة من بركة الطعام الوضوء قبله، والوضوء من بركة الطعام الوضوء قبله، والوضوء بعده» (٢٠٥٠).

فهذا الحديث قد تتوزع في صحته، وإذا كان صحيحاً فقد أجاب سلمان باللغة التي خاطبه بها لغة أهل التوراة، وأما اللغة التي خاطب رسول الله صلى الله عليك وسلم بها أهل القرآن، فلم يرد فيها الوضوء إلا في الوضوء الذي يعرفه المسلمون.

(الشاني): أنه قد فرق بين اللحمين، ومعلوم أن غسل اليد والفم من الغمر مشروع مطلقاً، بل قد ثبت عنه أنه تمضمض من لبن شربه. وقال: «إن له دسماً (٢٠٠٠). وقال: «مَنْ بات وبيده غمر، فأصابه شيء، فلا يلومنَّ إلا نفسه» (٢٠٠٠).

فإذا كان قد شرع ذلك من اللبن، والغمر، فكيف لا يشرِّعه من لحم الغنم.

(الثالث): أن الأمر بالتوضؤ من لحم الإبل: إن كان أمر إيجاب امتنع حمله على

<sup>(</sup>٢٠٥) رواه أبو داود في سننه، كتاب الأطعمة باب ١١. والترمذي في سننه، كتأب الأطعمة باب ٣٩. والإمام أحمد في المسند ٥/٤٤١.

<sup>(</sup>٢٠٦) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الوضوء باب ٥٦، وكتاب الأشربة باب ١٦. ومسلم في صحيحه، كتاب الحيض حديث ٩٥. والترمذي في سننه، كتاب الطهارة باب ٦٦. والنسائي في سننه، كتاب الطهارة باب ٦٦. والنسائي في السند ٢٣٣/١، الطهارة باب ٦٨. والإمام أحمد في المسند ٢٣٣/١، ٢٢٧، ٣٧٣.

<sup>(</sup>٢٠٧) رواه أبو داود في سننه، كتاب الأطعمة باب ٥٣. والترمذي في سننه، كتاب الأطعمة باب ٤٨. وابن ماجة في سننه، كتاب الأطعمة باب ٢٧. والإمام أحمد في المسند ٢ /٣٢٣، ٣٤٤، ٥٣٧.

غسل اليد، والفم، وإن كان أمر استحباب امتنع رفع الاستحباب عن لحم الغنم.

والحديث فيه: أنه رفع عن لحم الغنم، ما أثبته للحم الإبل.

وهذا يبطل كونه غسل اليد، سواء كان حكم الحديث إيجاباً، أو استحباباً.

(الرابع): أنه قد قرنه بالصلاة في مباركها، مفرقاً بين ذلك، وهذا مما يفهم منه وضوء الصلاة قطعاً. والله أعلم.

\* \* \*

### القراءة في المصحف بغير طهور:

وسئل: عن رجل يقرأ القرآن وليس له على الوضوء قدرة في كل وقت:

فهل له أن يكتب في اللوح ويقرؤه إن كان على وضوء وغير وضوء. أم لا؟

وقد ذكر بعض المالكية أن معنى قوله: ﴿لا يُمسَهُ إِلاَ المُطهَرُونَ﴾ (٢٠٨) تطهير القلب، وأن المسلم لا ينجس.

وقال بعض الشافعية: لا يجوز لـه أن يمس اللوح، أو المصحف على غـير وضوء أبداً، فهل بين الأئمة خلاف في هذا أم لا؟.

فأجاب: الحمد لله: إذا قرأ في المصحف، أو اللوح، ولم يمسه جاز ذلك، وإن كان على غير طهور، ويجوز له أن يكتب في اللوح وهو على غير وضوء. والله أعلم.

\* \* \*

## مس المصحف بغير وضوء:

وسئل: هل يجوز مس المصحف بغير وضوء، أم لا؟.

فأجاب: مذهب الأئمة الأربعة أنه لا يمس المصحف إلا طاهر.

كما قال في الكتاب الذي كتبه رسول الله على للعمرو بن حزم: «أن لا يمس القرآن إلا طاهر» (٢٠٩).

<sup>(</sup>٢٠٨) سورة: الواقعة. آية: ٧٩.

<sup>(</sup>٢٠٩) رواه الدارمي في سننه، كتاب الطلاق باب ٣. ومالك في الموطأ، في مس القرآن حديث ١.

قال الإمام أحمد: لا شك أن النبي ﷺ كتبه له، وهو أيضاً قول سلمان الفارسي، وعبد الله بن عمر، وغيرهما. ولا يعلم لهما من الصحابة مخالف.

\* \* \*

### مس المصحف بغير طهارة:

وسئل: عن الإنسان إذا كان على غير طهر. وحمل المصحف بأكمامه، ليقرأ به، ويرفعه من مكان إلى مكان هل يكره ذلك؟

فأجاب: وأما إذا حمل الإنسان المصحف بكمه فلا بأس، ولكن لا يمسه بيديه.

\* \* \*

وسئل: عمن معه مصحف، وهو على غير طهارة، كيف يحمله؟

فأجاب: ومَنْ كان معه مصحف فله أن يجمله بين قماشة، وفي خرجه وحمله، سواء كان ذلك القماش لرجل، أو امرأة أو صبي، وإن كان القماش فوقه، أو تحته. والله أعلم.

\* \* \*

#### ما يجب له الغسل والوضوء:

وسئل شيخ الإسلام: عما تجب له الطهارتان: الغسل، والوضوء؟.

فأجاب: ذلك واجب للصلاة بالكتاب، والسنة، والإجماع، فرضها ونقلها.

واختلف في الطواف، ومسّ المصحف، واختلف أيضاً في سجود التلاوة، وصلاة الجنازة، هل تدخل في مسمى الصلاة التي تجب لها الطهارة؟.

وأما الاعتكاف فيها علمت أحداً قبال إنه يجب ليه الوضوء، وكذلك الذكر، والدعاء، فإن النبي على أمر الحائض بذلك.

وأما القراءة ففيها خلاف شاذ.

فمذهب الأربعة: تجب الطهارتان لهذا كله، إلا الطواف مع الحدث الأصغر، فقد قيل فيه نزاع.

والأربعة أيضاً لا يجوزون للجنب قراءة القرآن، ولا اللبث في المسجد، إذا لم يكن على وضوء. وتنازعوا في قراءة الحائض، وفي قراءة الشيء اليسير، وفي هـذا نزاع في مـذهب الإمام أحمد وغيره. كما قد ذكر في غير هذا الموضع.

ومذهب أهل الظاهر: يجوز للجنب أن يقرأ القرآن، واللبث في المسجد، هذا مذهب داود، وأصحابه، وابن حزم، وهذا منقول عن بعض السلف.

وأما مذهبهم فيها تجب له الطهارتان؟ فالذي ذكره ابن حزم: أنها لا تجب إلا لصلاة: هي ركعتان، أو ركعة الوتر، أو ركعة في الخوف، أو صلاة الجنازة، ولا تجب عنده الطهارة لسجدتي السهو، فيجوز عنده للجنب، والمحدث، والحائض قراءة القرآن، والسجود فيه، ومس المصحف.

قال: لأن هذه الأفعال خير مندوب إليها، فمَنْ ادّعى منع هؤلاء منها فعليه الدليل.

وأما الطواف فلا يجوز للحائض بالنص، والإجماع.

وأما الحدث: ففيه نزاع بين السلف، وقد ذكر عبد الله ابن الإمام أحمد في «المناسك»: بإسناده عن النخعي، وحماد بن أبي سليمان: أنه يجوز الطواف مع الحدث الأصغر.

وقد قيل: أن هذا قول الحنفية، أو بعضهم.

وأما مع الجنابة، والحيض، فلا يجوز عند الأربعة، لكن مذهب أبي حنيفة أن ذلك واجب فيه لا فرض، وهو قول في مذهب أحمد. وظاهر مذهبه كمذهب مالك، والشافعي: أنه ركن فيه.

والصحيح في هذا الباب ما ثبت عن الصحابة ـ رضوان الله عليهم ـ وهو الذي دل عليه الكتاب، والسنة، وهو أن مس المصحف لا يجوز للمحدث، ولا يجوز له صلاة جنازة، ويجوز له سجود التلاوة، فهذه الثلاثة ثابتة عن الصحابة.

وأما الطواف؛ فلا أعرف الساعة فيه نقلًا خاصاً عن الصحابة، لكن إذا جاز سجود التلاوة مع الحدث، فالطواف أولى، كما قاله مَنْ قاله من التابعين.

قال البخاري في «باب سجدة المسلمين مع المشركين» والمشرك نجس ليس له وضوء.

وكان ابن عمر يسجد على غير وضوء.

ووقع في بعض نسخ البخاري: يسجد على وضوء.

قال ابن بطال في «شرح البخاري»: الصواب إثبات غير؛ لأن المعروف عن ابن عمر أنه كان يسجد على غير وضوء.

ذكر ابن أبي شيبة: حدثنا محمد بن بشار، حدثنا زكريا بن أبي زائدة، حدثنا أبو الحسن \_ يعني عبيد بن الحسن \_، عن رجل زعم أنه نسبه عن سعيد بن جبير قال: كان عبد الله بن عمر ينزل عن راحلته، فيهريق الماء ثم يركب، فيقرأ السجدة فيسجد، وما يتوضأ.

وذكر عن وكيع، عن زكريا، عن الشعبي: في الرجل يقرأ السجدة على غير وضوء، قال: يسجد حيث كان وجهه.

قال ابن المنذر: واختلفوا في الحائض تسمع السجدة، فقال عطاء، وأبو قلابة، والزهري. وسعيد بن جبير، والحسن البصري، وابراهيم، وقتادة: ليس عليها أن تسجد، وبه قال مالك، والثوري، والشافعي، وأصحاب الرأي.

وقد روينا عن عثمان بن عفان قال توميء برأسها.

وبه قال سعيد بن المسيب قال: توميء، وتقول: لك سجدت.

وقال ابن المنذر: (ذكر من سمع السجدة وهو على غير وضوء).

قال أبو بكر: واختلفوا في ذلك. فقالت طائفة يتوضأ ويسجد، .

هكذا قال النخعي، وسفيان الثوري، وإسحاق، وأصحاب الرأي.

وقد روينا عن النخعي قولًا ثالثاً أنه يتيمم ويسجد، وروينا عن الشعبي قولًا ثالثاً أنه يسجد حيث كان وجهه.

وقال ابن حزم: وقد روي عن عثمان بن عفان، وسعيد بن المسيب تـومىء الحائض بالسجود.

وقال سعيد: وتقول: ربِّ لك سجدت.

وعن الشعبي: جواز سجود التلاوة إلى غير القبلة.

وأما (صلاة الجنازة) فقد قال البخاري:

قال النبي ﷺ: «مَنْ صلّى على الجنازة».

وقال: «صلّوا على صاحبكم».

وقال: «صلّوا على النجاشي» (٢١٠).

سمَّاها صلاة وليس فيها ركوع، ولا سجود، ولا يتكلم فيها، وفيها تكبير، وتسليم.

قال: وكان ابن عمر لا يصلي إلا طاهراً، ولا يصلي عند طلوع الشمس، ولا غروبها، ويرفع يديه.

قال ابن بطال: عرض البخاري للرد على الشعبي، فإنه أجاز الصلاة على الجنازة بغير طهارة، قال: لأنها دعاء ليس فيها ركوع، ولا سجود، والفقهاء مجمعون من السلف والخلف على خلاف قوله، فلا يلتفت إلى شذوذه، وأجمعوا أنها لا تصلى إلا إلى القبلة، ولو كانت دعاء كها زعم الشعبي لجازت إلى غير القبلة.

قال: واحتجاج البخاري في هذا الباب حسن.

قلت: فالنزاع في سجود التلاوة، وفي صلاة الجنازة.

قيل: هما جميعاً ليسا صلاة، كها قال الشعبي ومن وافقه.

وقيل: هما جميعاً صلاة تجب لهما الطهارة.

والمأثور عن الصحابة وهنو الذي تدل عليه النصوص والقياس: الفرق بين الجنازة، والسجود المجرد سجود التلاوة والشكر. وذلك لأنه قد ثبت بالنص: «لا صلاة إلا بطهور» (٢١١).

كما في الصحيجين: عن أبي هريرة عن النبي على أنه قال: «لا يقبل الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ»(٢١٢).

<sup>(</sup>٢١٠) أنظر: صحيح البخاري باب: في الجنائز، باب سنة الصلاة على الجنائز.

<sup>(</sup>۲۱۱) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>۲۱۲) سبق تخریجه.

وفي صحيح مسلم: عن ابن عمر عن النبي ﷺ أنه قال: «لا يقبل الله صلاة بغير طهور، ولا صدقة من غلول»(٢١٣).

وهذا قد دل عليه القرآن بقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنُوا إِذَا قَمْتُم إِلَى الصَّلَاةُ فَاغْسُلُوا وَجُوهُكُم وأيديكُم إِلَى المرافق ﴾ (٢١٤). الآية.

وقد حرم الصلاة مع الجنابة والسكر في قوله: ﴿ولا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى حتى تعلموا ما تقولون ولا جنباً إلا عابري سبيل حتى تغتسلوا﴾(٢١٥)

وثبت أيضاً أن الطهارة لا تجب لغير الصلاة، لما ثبت في صحيح مسلم: من حديث ابن جريج: ثنا سعيد بن الحارث، عن ابن عباس: «أن النبي على قضى حاجته من الخلاء، فقرب له طعام فأكل، ولم يمس ماء».

قال ابن جريج وزادني عمرو بن دينار عن سعيد بن الحارث أن النبي على قيل له: إنك لم تتوضأ. قال: «ما أردت صلاة فأتوضاً» (٢١٦) قال عمرو: سمعته من سعيد بن الحارث.

والذين أوجبوا الوضوء للطواف ليس معهم حجة أصلًا، فإنه لم ينقبل أحد عن النبي على لا بإسناد صحيح، ولا ضعيف، أنه أمر بالوضوء للطواف، مع العلم بأنه قد حجً معه خلائق عظيمة، وقد اعتمر عمراً متعددة، والناس يعتمرون معه، فلو كان الوضوء فرضاً للطواف لبينه النبي على بياناً عاماً، ولو بينه لنقل ذلك المسلمون عنه ولم يهملوه.

ولكن ثبت في الصحيح: أنه لما طاف توضّأ.

وهذا وحده لا يدل على الوجوب، فإنه قد كان يتوضَّأ لكل صلاة.

وقد قال: «إني كرهت أن أذكر الله إلا على طهر» فيتيمم لرد السلام.

<sup>(</sup>۲۱۳) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>٢١٤) سورة: المائدة. آية: ٦.

<sup>(</sup>٢١٥) سورة: النساء. آية: ٤٣.

<sup>(</sup>٢١٦) رواه مسلم في كتاب الحيض حديث ١٢١. وأحمد ١/٨٤.

وقد ثبت عنه في الصحيح: أنه لما خرج، من الخلاء وأكل وهو محدث قيل له: ألا تتوضأ؟ قال: «ما أردت صلاة فأتوضأ»(٢١٧)

يدل على أنه لم يجب عليه الوضوء إلا إذا أراد صلاة: وأن وضوءه لما سوى ذلك مستحب ليس بواجب.

وقوله ﷺ: «ما أردت صلاة فأتوضاً» ليس إنكاراً للوضوء لغير الصلاة، لكن إنكار لإيجاب، الوضوء لغير الصلاة؛ فإن بعض الحاضرين قال له: ألا نتوضاً؟ فكأن هذا القائل ظن وجوب الوضوء للأكل.

فقال ﷺ: «ما أردت صلاة فأتوضاً».

فبينُّ له أنه إنما فرض الله الوضوء على مَنْ قام إلى الصلاة.

والحديث الذي يروى: «الطواف بالبيت صلاة، إلا أن الله أباح فيه الكلام، فمن تكلم فلا يتكلم إلا خير» قد رواه النسائي (٢١٨). وهو يروى موقوفاً، ومرفوعاً، وأهل المعرفة بالحديث لا يصححونه إلا موقوفاً ويجعلونه من كلام ابن عباس لا يثبتون رفعه.

وبكل حال فلا حجة فيه؛ لأنه ليس المراد به أن الطواف نوع من الصلاة: كصلاة العيد، والجنائز، ولا أنه مثل الصلاة مطلقاً، فإن الطواف يباح فيه الكلام بالنص، والإجماع، ولا تسليم فيه. ولا يبطله الضحك، والقهقهة، ولا تجب فيه القراءة باتفاق المسلمين، فليس هو مثل الجنازة، فإن الجنازة فيها تكبير وتسليم، فتفتح بالتكبير، وتختم بالتسليم.

وهذا حد الصلاة التي أمر فيها بالوضوء. كما قال ﷺ: «مفتاح الصلاة الطهور، وتحريمها التكبير وتحليلها التسليم».

والطواف ليس له تحريم، ولا تحليل، وإن كبَّر في أوله، فكما يكبِّر عملى الصفا والمروة، وعند رمى الجمار؛ من غير أن يكون ذلك تحريماً. ولهمذا يكبِّر كلما حمادى

<sup>(</sup>۲۱۷) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>٢١٨) رواه النسائي في المناسك باب ١٣٦. والـدارمي في المناسـك بـاب ٣٢. وأحمـد ٣٤/٤، ١٤/٤، ٢١٤، ٢١٨، ٢١٨) والـدارمي في المناسـك بـاب ٣٢.

الركن، والصلاة لها تحريم؛ لأنه بتكبيرها يحرم على المصلي ما كان حلالًا له من الكلام، أو الأكل، أو الضحك، أو الشرب، أو غير ذلك، والطواف لا يحرم شيئًا، بل كل ما كان مباحاً قبل الطواف في المسجد، فهو مباح في الطواف، وإن كان قد يكره ذلك؛ لأنه يشغل عن مقصود الطواف، كما يكره في عرفة، وعند رمي الجمار.

ولا يعرف نزاعاً بين العلماء أن الطواف لا يبطل بالكلام، والأكل، والشرب، والقهقهة.

كما لا يبطل غيره من مناسك الحج بذلك، وكما لا يبطل الاعتكاف بذلك.

والاعتكاف يستحب له طهارة الحدث، ولا يجب، فلو قعد المعتكف وهو محدث في المسجد لم يحرم، بخلاف ما إذا كان جنباً أو حائضاً، فإن هذا يمنعه منه الجمهور: كمنعهم الجنب، والحائض من اللبث في المسجد، لا لأن ذلك يبطل الاعتكاف.

ولهذا إذا خرج المعتكف للاغتسال كان حكم اعتكاف عليه في حال خروجه، فيحرم عليه مباشرة النساء في غير المسجد. ومَنْ جوز له اللبث مع الوضوء، جوز للمعتكف أن يتوضأ ويلبث في المسجد، وهو قول أحمد بن حنبل وغيره.

والذي ثبت عن النبي على أنه نهى الحائض عن الطواف(٢١٩).

وبعث أبا بكر أميراً على الموسم، فأمر أن ينادي: «أن لا يحج بعد العام مشرك، ولا يطوف بالبيت عريان»(٢٢٠).

وكان المشركون يحجون وكانوا يطوفون بالبيت عراة، فيقولون: ثياب عصينا الله فيها فلا تطوف فيها، إلا الحمس، ومَنْ دان دينها.

وفي ذلك أنزل الله: ﴿ يَا بَنِي آدم خَذُوا زَيْنَتُكُم عَنْدُ كُلُّ مُسْجِدً ﴾ (٢٢١).

وقوله: ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحْشَةً ﴾ مثل طوافهم بالبيت عراة ﴿ قَالُوا وَجَدُنَا عَلَيْهَا آبَاءُنَا

<sup>(</sup>٢١٩) رواه البخاري في كتاب الحيض باب ٧، وكتاب الحج باب ٨١. وأحمد ٦/ ١٣٨، والترمذي في كتاب الحج باب ٩٨. والنسائي في كتاب المناسك باب ٧٢. وابن ماجة في المناسك باب ٣٥.

<sup>(</sup>۲۲۰) رواه البخاري في كتاب الصلاة باب ۲، ۱۰، وكتاب الحج باب ۲٦٧، والجزية باب ١٦، والمغازي باب ٢٦٠. ومسلم في كتاب الحج حديث ٤٣٥. وأحمد ٣/١، ٧٩، ٢٩٩/٢. وغيرهم.

<sup>(</sup>٢٢١) سورة: الأعراف. آية: ٣١.

والله أمرنا بها، قل أن الله لا يأمر بالفحشاء، أتقولون على الله ما لا تعلمون (٢٢٢)؟!.

ومعلوم أن ستر العورة يجب مطلقاً، خصوصاً إذا كان في المسجد الحرام، والناس يرونه، فلم يجب ذلك لخصوص الطواف؛ لكن الاستتار في حال الطواف أوكد لكثرة مَنْ يراه وقت الطواف، فينبغي النظر في معرفة حدود ما أنزل الله على رسوله، وهو أن يعرف مسمى الصلاة التي لا يقبلها الله إلا بطهور، التي أمر بالوضوء عند القيام إليها.

وقد فَسرَ ذلك النبي \_ عَلَيْ \_ بقوله في الحديث الذي في السُنن: عن علي عن النبي عن قال: «مفتاح الصلاة الطهور، وتحريمها التكبير وتحليلها التسليم»(٢٢٣).

ففي هذا الحديث دلالتان:

أحداهما: أن الصلاة تحريمها التكبير، وتحليلها التسليم، فيا لم يكن تحريمه التكبير، وتحليله التسليم لم يكن من الصلاة.

والثانية: أن هذه هي الصلاة التي مفتاحها الطهور، فكل صلاة مفتاحها الطهور، فتحريمه التكبير، وتحليله التسليم، فيها لم يكن تحريمه التكبير، وتحليله التسليم، فليس مفتاحه الطهور، فدخلت صلاة الجنازة في هذا، فإن مفتاحها الطهور، وتحريمها التكبير، وتحليلها التسليم.

وأما سجود التلاوة، والشكر: فلم ينقل أحد عن النبي ريه ولا عن أصحابه أن فيه تسليماً، ولا أنهم كانوا يسلمون منه.

ولهذا كان أحمد بن حنبل وغيره من العلماء لا يعرفون فيه التسليم، وأحمد في إحدى الروايتين عنه لا يسلم فيه؛ لعدم ورود الأثر بذلك.

وفي الرواية الأخرى يسلم واحدة أو اثنتين، ولم يثبت ذلك بنص، بل بالقياس، وكذلك مَنْ رأى فيه تسليماً من الفقهاء ليس معه نص، بل القياس، أو قول بعض التابعين.

وقد تكلم الخطابي على حديث نافع عن ابن عمر قال: «كان رسول الله ﷺ يقرأ علينا القرآن، فإذا مَرَّ بالسجدة كبَّر وسجد، وسجدنا معه «٢٢٤).

<sup>(</sup>٢٢٢) سورة: الأعراف. آية: ٢٨.

<sup>(</sup>۲۲۳) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>۲۲٤) سبق تخريجه .

قال: فيه بيان أن السنة أن يكبِّر للسجود، وعلى هذا مذاهب أكثر أهـل العلم، وكذلك يكبِّر إذا رفع رأسه من السجود.

قال: وكان الشافعي، وأحمد يقولان: يرفع يديه إذا أراد أن يسجد.

وعن ابن سيرين، وعطاء: إذا رفع رأسه من السجود يسلم. وبه قال إسحاق بن راهوية.

قال: واحتج لهم في ذلك بقول النبي ﷺ: «تحريمها التكبير، وتحليلها التسليم». وكان أحمد لا يعرف \_ وفي لفظ \_ لا يرى التسليم في هذا.

قلت: وهذه الحجة إنما تستقيم لهم أن ذلك داخل في مسمى الصلاة، لكن قد يحتجون بهذا على مَنْ يسلم أنها صلاة، فيتناقض قوله.

وحديث ابن عمر رواه البخاري في صحيحه، وليس فيه التكبير: قال: «كان النبي على يقرأ علينا السورة فيها السجدة فيسجد ونسجد، حتى ما يجد أحدنا موضع جبهته».

وفي لفظ: «حتى ما يجد أحدنا مكاناً لجبهته».

فابن عمر قد أخبر أنهم كانوا يسجدون مع النبي ﷺ، ولم يذكر تسليماً، وكان ابن عمر يسجد على غير وضوء.

ومن المعلوم أنه لو كإن النبي على المحابه أن السجود لا يكون إلا على وضوء لكان هذا مما يعلمه عامتهم؛ لأنهم كلهم كانوا يسجدون معه، وكان هذا شائعاً في الصحابة، فإذا لم يعرف عن أحد منهم أنه أوجب الطهارة لسجود التلاوة، وكان ابن عمر من أعلمهم، وأفقههم، وأتبعهم للسنة، وقد بقي إلى آخر الأمر، ويسجد للتلاوة على غير طهارة، كان هو مما يبين أنه لم يكن معروفاً بينهم أن الطهارة واجبة لها. ولو كان هذا مما أوجبه النبي على الكان ذلك شائعاً بينهم، كشياع وجوب الطهارة للصلاة، وصلاة الجنازة، وابن عمر لم يعرف أن غيره من الصحابة أوجب الطهارة فيها، ولكن سجودها على الطهارة أفضل باتفاق المسلمين.

وقد يقال: إنه يكره سجودها على غير طهارة مع القدرة على الطهارة، فإن النبي على مسلم لم يرد عليه حتى تيمم، وقال: «كرهت أن أذكر الله إلا على طهر».

فالسجود أوكد من رَدِّ السلام. لكن كون الإنسان إذا قرأ وهو مُحدث يحرم عليه السجود، ولا يحل له أن يسجد لله إلا بطهارة، قول لا دليل عليه.

وما ذكر أيضاً يدل: على أن الطواف ليس من الصلاة، ويدل على ذلك أن النبي قال: «لا تجزىء صلاة لا يقرأ فيها بأم الكتاب» (٢٢٥).

والطواف والسجود لا يقرأ فيهما بأم الكتاب، وقد قال على الله يحدث من أمره ما يشاء، وأن مما أحدث أن لا تكلموا في الصلاة» (٢٢٦).

والكلام يجوز في الطواف، والطواف أيضاً ليس فيه تسليم، لكن يفتتح بالتكبير، كما يسجد للتلاوة بالتكبير، ومجرد الافتتاح بالتكبير لا يوجب أن يكون المفتتح صلاة.

فقد ثبت في الصحيح: «أن النبي على طاف على بعبر، كلما أتى الركن أشار إليه بشيء بيده، وكبَّر»(٢٢٧).

وكذلك ثبت عنه: أنه كبَّر على الصفا والمروة، وعند رمي الجمار.

ولأن الطواف يشبه الصلاة من بعض الوجوه.

وأما الحائض: فقد قيل إنما مُنِعَتْ من الطواف لأجل المسجد، كما تمنع من الاعتكاف لأجل المسجد، والمسجد الحرام أفضل المساجد، وقد قال تعالى لابراهيم:

﴿ وطهّر بيتي للطائفين والعاكفين والركع السجود ﴾ (٢٢٨).

فأمر بتطهيره، فتمنع منه الحائض من الطواف، وغير الطواف، وهذا من سرِّ قول مَنْ يجعل الطهارة واجبة فيه، ويقول إذا طافت وهي حائض عصت بدخول المسجد مع الحيض، ولا يجعل طهارتها للطواف كطهارتها للصلاة، بل يجعله من جنس منعها أن

<sup>(</sup>٣٢٥) رواه بهذا اللفظ: ابن خزيمة في صحيحه، وابن حبان في صحيحه، وكذلك رواه أبو حاتم، عن أبي هريرة رضي الله عنه. ورواه البخاري، ومسلم، والترمذي، وابن ماجة، وأبو داود، وأحمد، وغيرهم، بألفاظ مختلفة.

<sup>(</sup>٢٢٦) رواه البخاري في كتاب التوحيد باب ٤٢. وأحمد ٢/٥٣٥، ٣٦٣، وأبو داود في كتاب الصلاة باب ١٦٦.

<sup>(</sup>۲۲۷) رواه البخاري في كتاب الحج باب ۵۸. ومسلم في كتاب الحج حديث ۲۵۳، ۲۵۷، ۲۵۷. وأحمد ۲۱۶/۱، ۲۳۷، ۲۲۷، ۱۳/۳،۳۰۶،۲۶۸، دع اختلاف الألفاظ.

<sup>(</sup>٢٢٨) سورة: البقرة. آية: ١٢٥.

تعتكف في المسجد وهي حائض؛ ولهذا لم تمنع الحائض من سائر المناسك(٢٢٩). كما قال النبي على المناسك تقضي المناسك كلها إلا الطواف بالبيت.

وقال لعائشة: «إفعلي ما يفعل الحاجّ، غير أن لا تطوفي بالبيت» (٢٣٠).

ولما قيل له عن صفية: أنها حائض قال: «أحابستنا هي؟. قيل له: أنها قد أفاضت، قال: فلا إذاً» متفق عليه (٢٣١).

وقد اعترض ابن بطال على احتجاج البخاري بجواز السجود على غير وضوء بحديث ابن عباس: «أن النبي على قرأ ﴿النجم﴾ فسجد، وسجد معه المسلمون، والجن، والإنس»(٢٣٢).

وهذا السجود متواتر عند أهل العلم.

وفي الصحيح أيضاً: من حديث ابن مسعود قال: «قرأ النبي ﷺ بمكة ﴿النجم﴾ فسجد فيها، وسجد مَنْ معه، غير شيخ أخذ كفاً من حصى - أو تراب - فرفعه إلى جبهته. وقال: يكفيني هذا، قال: فرأيته بعد قتل كافراً» (٢٣٣٠).

قال ابن بطال هذا لا حجة فيه؛ لأن سجود المشركين لم يكن على وجه العبادة لله، والتعظيم له، وإنما كان لما ألقى الشيطان على لسان النبي على من ذكر آلهتهم في قوله: ﴿أَفْرَأَيْتُمُ اللَّاتُ وَالْعَرَى وَمَنَاهُ الثَّالَيْةُ الْأَخْرَى ﴾ (٢٣٤).

فقال: تلك الغرانيق العلى، وإن شفاعتهم قد ترجى. فسجدوا لما سمعوا من تعظيم آلهتهم. فلما علم النبي على ما ألقى الشيطان على لسانه من ذلك أشفق وحزن له، فأنزل الله تعالى تأنيساً له وتسلية عما عرض له:

<sup>(</sup>٢٢٩) رواه البخاري في كتاب الحيض باب ٧، والحج باب ٨١. وأحمد ١٣٨/.

<sup>(</sup>۲۳۰) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>۲۳۲) رواه البخاري في السجود للقرآن باب ٥، وفي تفسير سورة ٥٣. والترمذي في الجمعة بب ٥٠. (۲۳۳) رواه البخاري في مناقب الأنصار باب ٢٩، وفي المغازي باب ٨، وفي تفسير سورة ٥٣. ومسلم في المساجد حديث ١٠٥، وأحمد ١٩٨٨، ٢٥١، ٤٣٧، ٤٣٣، ٤٦٣.

<sup>(</sup>٢٣٤) سورة: النجم. آية: ١٩.

﴿ وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي إلا إذا تمنى ألقى الشيطان في أمنيته ﴾ إلى قوله: ﴿ والله عليم حكيم ﴾ (٢٣٥).

أي: إذا تلا ألقى الشيطان في تلاوته.

فلا يستنبط من سجود المشركين جواز السجود على غير وضوء، لأن المشرك نجس لا يصح له وضوء، ولا سجود إلا بعد عقد الإسلام.

فيقال: هذا ضعيف، فإن القوم إنما سجدوا لما قرأ النبي ﷺ: ﴿أَفَمَنَ هَذَا الْحَدِيثُ تَعْجِبُونُ وَتَضْحَكُونُ وَلا تَبْكُونُ وَأَنْتُم سَاجَدُونُ، فَاسْجَدُوا للهُ وَاعْبِدُوا ﴾ (٢٣٦).

فسجد النبي ﷺ ومَنْ معه امتثالًا لهذا الأمر، وهو السجود لله والمشركون تابعوه في السجود لله.

وما ذكر من التمني إذا كان صحيحاً، فإنه هو كان سبب موافقتهم له في السجود لله؛ ولهذا لما جرى هذا بلغ المسلمين بالحبشة ذلك، فرجع منهم طائفة إلى مكة، والمشركون ما كانوا ينكرون عبادة الله وتعظيمه، ولكن كانوا يعبدون معه آلهة أخرى، كما أخبر الله عنهم بذلك، فكان هذا السجود من عبادتهم لله، وقد قال: «سجد معه المسلمون، والمشركون، والجن، والإنس» (٢٣٧).

وأما قوله لا سجود إلا بعد عقد الإسلام، فسجود الكافر بمنزلة دعائه لله، وذكره له، وبمنزلة صدقته، وبمنزلة حجهم لله، وهم مشركون فالكفار قد يعبدون الله وما فعلوه من خير أثيبوا عليه في الدنيا، فإن ماتوا على الكفر حبطت أعمالهم في الآخرة، وإن ماتوا على الإيمان فهل يثابون على ما فعلوه في الكفر. فيه قولان مشهوران. والصحيح أنهم يثابون على ذلك.

لقول النبي على ما أسلفت من حير» (٢٣٨).

<sup>(</sup>٢٣٥) سورة: الحج. آية: ٥٢.

<sup>(</sup>٢٣٦) سورة: النجم. آية: ٦٠.

<sup>(</sup>۲۳۷) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>۲۳۸) سبق تخریجه.

وغير ذلك من النصوص، ومعلوم أن اليهود، والنصارى لهم صلاة وسجود. وإن كان ذلك لا ينفعهم في الآخرة إذا ماتوا على الكفر.

وأيضاً فقد أخبر الله في غير موضع من القرآن عن سجود سحرة فرعون كما قال تعالى:

﴿ وألقى السحرة ساجدين، قالسوا: آمنا برب العالمين، رب موسى وهرون ﴾ (٢٣٩).

وذلك سجود مع إيمانهم، وهو مما قبله الله منهم، وأدخلهم به الجنة، ولم يكونوا على طهارة.

وشرع من قبلنا شرع لنا ما لم يرد شرعنا بنسخه.

ولو قرىء القرآن على كفار فسجدوا لله سجود إيمان بالله ورسول محمد ﷺ، أو رأوا آية من آيات الإيمان فسجدوا لله مؤمنين بالله ورسوله، لنفعهم ذلك.

ومما يبين هذا أن السجود يشرع منفرداً عن الصلاة كسجود التلاوة، وسجود الشكر، وكالسجود عند الآيات، فإن ابن عباس لما بلغه موت بعض أمهات المؤمنين سجد، وقال: «إن رسول الله على أمرنا إذا رأينا آية أن نسجد، وقال: «إن رسول الله على أمرنا إذا رأينا آية أن نسجد» (٢٤٠).

وقد تنازع الفقهاء في السجود المطلق لغير سبب. هل هو عبادة أم لا؟.

ومَنْ سوغه يقول: هو خضوع لله، والسجود هو الخضوع.

قال تعالى: ﴿وادخلوا الباب سجداً وقولوا حطة ﴾ (٢٤١).

قال أهل اللغة: السجود في اللغة هو: الخضوع.

وقال غير واحد من المفسرين: أمروا أن يدخلوا رُكَّعاً منحنين، فإن الدخول مع وضع الجبهة على الأرض لا يمكن، وقد قال تعالى:

<sup>(</sup>٢٣٩) سورة: الأعراف. آية: ١٢٠.

ره ۱۳۶۰) سبق تخریجه . (۲۴۰) سبق تخریجه .

ر ۱۰ کا کا کسیلی حربیجہ

<sup>(</sup>٢٤١) سورة: البقرة. آية: ٥٨.

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنْ يَسَجِدُ لَهُ مِنْ فِي السَّمُواتِ وَمِنْ فِي الأَرْضُ والشَّمْسُ والقَمْرُ والنَّجُومُ والجبالُ والشَّجِرُ والدوابِ وكثير مِن الناسُ (٢٤٢).

وقال تعالى: ﴿وله يسجد من في السموات والأرض طوعاً وكرها ﴿ (٢٤٣).

ومعلوم أن سجود كل شيء بحسبه، ليس سجود هذه المخلوقات وضع جباهها على الأرض.

وقد قال النبي ﷺ في حديث أبي ذر لما غربت الشمس: «إنها تذهب فتسجد تحت العرش» رواه البخاري ومسلم(٢٤٤).

فعلم أن السجود إسم جنس، وهو كمال الخضوع لله، وأعرز ما في الإنسان وجهه، فوضعه على الأرض لله غاية خضوعه ببدئه، وهو غاية ما يقدر عليه من ذلك.

ولهذا قال النبي ﷺ: «أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد» (٢٤٥).

وقال تعالى: ﴿واسجد واقتربِ ﴿ (٢٤٦).

فصار من جنس أذكار الصلاة التي تشرع خارج الصلاة، كالتسبيح، والتحميد، والتكبير، والتهليل، وقراءة القرآن، وكل ذلك يستحب له الطهارة.

ويجوز للمحدث فعل ذلك، بخلاف ما لا يفعل إلا في الصلاة كالركوع، فإن هذا لا يكون إلا جزءاً من الصلاة، وأفضل أفعال الصلاة السجود، وأفضل أقوالها القراءة. وكلاهما مشروع في غير الصلاة، فيسرت العبادة لله، لكن الصلاة أفضل الأعمال، فاشترط لها أفضل الأحوال.

واشترط للفرض ما لم يشترط للنفل، من القيام والاستقبال مع القدرة، وجاز التطوع على الراحلة في السفر. كما مضت به سنة النبي على الراحلة في السفر.

<sup>(</sup>۲٤٢) سورة: الحج. آية: ١٨.

<sup>(</sup>٣٤٣) سورة الرعد. آية: ١٥.

<sup>(</sup>٢٤٤) رواه البخاري في كتاب بدء الخلق باب ٤، وجمعناه في كتاب التـوحيد بـاب ٢٣. ومسلم في كتاب الإيمان حديث ٢٥٠، ٢٥١. وأحمد ١٥٨/٥، ١٧٧.

<sup>(</sup>٢٤٥) رواه مسلم في كتاب الصلاة حديث ٢١٥. والنسائي في المواقيت باب ٣٥، والتطبيق باب ٧٨. وأحمد ٢٢١/٢ .

<sup>(</sup>٢٤٦) سورة: العلق. آية: ١٩.

فإنه قد ثبت في الصحاح: أنه كان يتطوع على راحلته في السفر قبل أي وجه توجهت به:

وهذا مما اتفق العلماء على جوازه، وهو صلاة بلا قيام ولا استقبال للقبلة؛ فإنه لا يمكن المتطوع على الراحلة أن يصلي إلا كذلك، فلو نهى عن التطوع أفضى إلى تفويت عبادة الله التي لا يقدر عليها إلا كذلك؛ بخلاف الفرض. فإنه شيء مقدر يمكنه أن ينزل له ولا يقطعه ذلك عن سفره. ومَنْ لم يمكنه النزول لقتال أو مرض أو وحل صلى على الدابة أيضاً.

ورخص في التطوع جالساً؛ لكن يستقبل القبلة، فإن الاستقبال يمكنه مع الجلوس، فلم يسقط عنه، بخلاف تكليفه القيام فإنه قد يشق عليه ترك التطوع، وكان ذلك تيسيراً للصلاة بحسب الإمكان، فأوجب الله في الفرض ما لا يجب في النفل.

وكذلك السجود دون صلاة النفل. فإنه يجوز فعله قاعداً. وإن كان القيام أفضل، وصلاة الجنازة أكمل من النفل من وجه، فاشترط لها القيام بحسب الإمكان؛ لأن ذلك لا يتعذر.

وصلاة النافلة فيها ركوع وسجود فهي أكمل من هذا الوجه، والمقصود الأكبر من صلاة الجنازة هو الدعاء للميت، ولهذا كان عامة ما فيها من الذكر دعاء.

واختلف السلف والعلماء: هل فيها قراءة؟

على قولين مشهورين، ولم يوقت النبي ﷺ فيها دعاء بعينه، فعلم أنه لا يتوقت فيها وجوب شيء من الأذكار، وإن كانت قراءة الفاتحة فيها سُنَّة.

كما ثبت ذلك عن ابن عباس.

فالناس في قراءة الفاتحة فيها على أقوال: قيل: تكره، وقيل: تجب. والأشبه أنها مستحبة، لا تكره، ولا تجب؛ فإنه ليس فيها قرآن غير الفاتحة، فلو كانت الفاتحة واجبة فيها كما تجب في الصلاة التامة لشرع فيها قراءة زائدة على الفاتحة؛ ولأن الفاتحة نصفها ثناء على الله، ونصفها دعاء للمصلي نفسه، لا دعاء للميت، والواجب فيها الدعاء للميت، وما كان تتمة كذلك.

والمشهور عن الصحابة أنه إذا سلّم فيها سلّم تسليمة واحدة، لنقصها عن الصلاة التامة.

وقوله: «مَنْ صلى صلاة لا يقرأ فيها بأم الكتاب فهي خداج» (٢٤٧) يقال الصلاة المطلقة هي التي فيها ركوع وسجود، بدليل ما لو نذر أن يصلي صلاة (٢٤٨). وهذه صلاة تدخل في قوله: «مفتاح الصلاة الطهور، وتحريمها التكبير، وتحليلها التسليم» (٢٤٩).

لكنها تقيد. يقال: صلاة الجنازة، ويقال صلوا على الميت.

كما قال تعالى: ﴿ولا تصل على أحد منهم مات أبداً ولا تقم على قبره ﴿(٢٥٠). والصلاة على الميت قد بينها الشارع أنها دعاء مخصوص، بخلاف قوله:

﴿خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها وصلِّ عليهم إن صلاتك سكن لهم ﴾ (٢٥١).

تُلك قد بين أنها الدعاء المطلق الذي ليس له تحريم وتحليل، ولا يشترط له استقبال القبلة، ولا يمنع فيه من الكلام.

والسجود المجرد لا يسمى صلاة، لا مطلقاً، ولا مقيداً؛ ولهذا لا يقال صلاة التلاوة، ولا صلاة الشكر، فلهذا لم تدخل في قوله:

«لا يقبل الله صلاة بغير طهور»(٢٥٢).

وقوله: «لا يقبل الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ» (٢٥٣).

فإن السجود مقصوده الخضوع، والذل له، وقيل لسهل بن عبد الله التستري: أيسجد القلب؟ قال: نعم! سجدة لا يرفع رأسه منها أبداً.

ومسمى الصلاة لا بد فيه من الدعاء، فلا يكون مصلياً إلا بـذعـاء بحسب إمكانه، والصلاة التي يقصد بها التقرب إلى الله لا بد فيها من قرآن.

<sup>(</sup>۲٤٧) رواه مسلم في كتاب الصّلاة حديث ٣٨. ٤١. وأبو داود في كتاب الصلاة باب ١٣٢، والتطوع باب ١٣. وأحمد ٢/٤٠، ٢٠٥، ٢٤١، ٢٥٠، ٢٨٥، ٢٩٠، ٢٥٥، ٤٦٠، ٢٥٤، ٣/٣٤، ٢١٥، ١٤٢/٦،

<sup>(</sup>٢٤٨) هكذا من الأصل، ولعله حذف جواب الشرط للعلم به من المقام.

<sup>(</sup>۲٤۹) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢٥٠) سورة: التوبة. آية: ٨٤.

<sup>(</sup>٢٥١) سورة: التوبة. آية: ١٠٣.

<sup>(</sup>۲۵۲) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>۲۵۳) سبق تخریجه.

وقد قال النبي على: «إني نهيت أن أقرأ القرآن راكعاً أو ساجداً» (٢٠٤).

فالسجود لا يكون فيه قرآن. وصلاة التقرب لا بد فيها من قرآن، بخلاف الصلاة التي مقصودها الدعاء للميت فإنها بقرآن أكمل. ولكن مقصودها يحصل بغير قرآن.

وأما مس المصحف: فالصحيح أنه يجب له الوضوء، كقول الجمهور. وهذا هو المعروف عن الصحابة: سعد، وسلمان، وابن عمر.

# ﴿ولله يسجد من في السموات والأرض طوعاً وكرها ﴾ (٢٥٦).

وأما كلامه فله حرمة عظيمة؛ ولهذا ينهى أن يقرأ القرآن في حال الركوع والسجود، فإذا نهى أن يقرأ في السجود، لم يجز أن يجعل المصحف مثل السجود، وحرمة المصحف أعظم من حرمة المسجد، والمسجد يجوز أن يدخله المحدث، ويدخله الكافر للحاجة، وقد كان الكفار يدخلونه. واختلف في نسخ ذلك.

بخلاف المصحف فلا يلزم إذا جاز الطواف مع الحدث، أن يجوز للمحدث مسً المصحف؛ لأن حرمة المصحف أعظم.

وعلى هذا فها رُوي عن عثمان، وسعيد من أن الحائض تومىء بالسجود، هو لأن حدث الحائض أغلظ، والرّكوع هو سجود خفيف.

كما قال تعالى: ﴿ ادخلوا الباب سجداً ﴾ (٢٥٧) .

قالوا: ركعاً. فرخص لها في دون كمال السجود.

وأما احتجاج ابن حزم على أن ما دون ركعتين ليس بصلاة بقوله: «صلاة الليل

<sup>(</sup>٢٥٥) رواه الدارمي في كتاب الطلاق باب ٣. ومالك في الموطأ في مس المصحف حديث ١.

<sup>(</sup>٢٥٦) سورة: الرعد. آية: ١٥.

<sup>(</sup>٢٥٧) سورة: البقرة. آية: ٥٨.

والنهار مثنى مثنى «<sup>۲۰۸</sup> فهذا يرويه الأزدي، عن على بن عبد الله البارقي، عن ابن عمر، وهو خلاف ما رواه الثقات المعروفون عن ابن عمر، فإنهم رووا ما في الصحيحين: أنه سئل عن صلاة الليل فقال: «صلاة الليل مثنى مثنى، فإذا خفت الفجر فأوتر بواحدة» (۲۰۹۹).

ولهذا ضعف الإمام أحمد وغيره من العلماء حديث البارقي. ولا يقال هذه زيادة من الثقة. فتكون مقبولة لوجوه:

أحدها: أن هذا متكلم فيه.

الثاني: أن ذلك إذا لم يخالف الجمهور وإلا فإذا انفرد عن الجمهور، ففيه قولان في مذهب أحمد وغيره.

الثالث: أن هذا إذا لم يخالف المزيد عليه، وهذا الحديث قد ذكر ابن عمر: «أن رجلًا سأل النبي على عن صلاة الليل فقال: صلاة الليل مثنى، فإذا خفت الصبح فأوتر بواحدة»(٢٦٠).

ومعلوم أنه لو قال: صلاة الليل والنهار مثنى مثنى، فإذا خفت الصبح فأوتر بواحدة لم يجز ذلك. وإنما يجوز إذا ذكر صلاة الليل منفردة كما ثبت في الصحيحين، والسائل إنما سأله عن صلاة الليل، والنبي على وإن كان قد يجيب عن أعم مما سئل عنه كما في حديث البحر لما قيل له: إنا نركب البحر. ونحمل معنا القليل من الماء، فإن توضأنا به عطشنا، أفنتوضا من ماء البحر، فقال: «هو الطهور ماؤه. الحل ميتته» (٢٦١) لكن يكون الجواب منتظاً. كما في هذا الحديث.

وهناك إذا ذكر النهار لم يكن الجواب منتظماً: لأنه ذكر فيه قوله: «فإذا خفت الصبح فأوتر بواحدة»(٢٦٢).

وهذا ثابت في الحديث لا ريب فيه.

فإن قيل: يحتمل أن يكون هذا قد ذكره النبي ﷺ في مجلس آخر، كلاماً مبتـدأ لآخر: إما لهذا السائل، وإما لغيره.

<sup>(</sup>٢٥٨) رواه أحمد عن ابن عمر. قال الهيثي: حديث صحيح، رواته كلهم ثقات. .

<sup>(</sup>۲۵۹) (۲۲۰) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>۲۲۱) (۲۲۲) سبق تخریجه.

قيل: كل من روى عن ابن عمر إنما رواه هكذا فذكروا في أوله السؤال، وفي آخره الوتر، وليس فيه إلا صلاة الليل، وهذا خالفهم. فلم يذكر ما في أوله ولا ما في آخره.

وزاد في وسطه، وليس هو من المعروفين بالحفظ والإِتقان؛ ولهذا لم يخرج حديثه أهل الصحيح: البخاري، ومسلم.

وهذه الأمور وما أشبهها متى تأملها اللبيب علم أنه غلط في الحديث إن لم يعلم ذلك أوجب ريبة قوية تمنع الاحتجاج به، على إثبات مثل هذا الأصل العظيم.

ومما يبين ذلك أن الوتر ركعة وهو صلاة، وكذلك صلاة الجنازة وغيرها، فعلم أن النبي على لله لله الله بيان مسمى الصلاة وتحديدها، فإن الحد يطرد وينعكس.

فإن قيل: قصد بيان ما يجوز من الصلاة.

قيل: ما ذكرتم جائز، وسجود التلاوة، والشكر أيضاً جائز، فلا يمكن الاستدلال به، لا على الإسم، ولا على الحكم، وكل قول ينفرد به المتأخر عن المتقدمين، ولم يسبقه إليه أحد منهم، فإنه يكون خطأ كما قال الإمام أحمد بن حنبل: إياك أن تتكلم في مسألة ليس لك فيها إمام.

وأما سجود السهو: فقد جوَّزه ابن حزم أيضاً على غير طهارة، وإلى غير القبلة: كسجود التلاوة بناء على أصله الضعيف. ولهذا لا يعرف عن أحد من السلف، وليس هو مثل سجود التلاوة والشكر؛ لأن هذا سجدتان يقومان مقام ركعة من الصلاة.

كما قال النبي على الحديث الصحيح حديث الشك: «إذا شك أحدكم فلم يدر ثلاثاً صلى أم أربعاً فليطرح الشك وليبن على ما استيقن، ثم ليسجد سجدتين قبل أن يسلم، فإن صلى خساً شفعتا له صلاته، وإلا كانتا ترغياً للشيطان»(٢٦٣).

وفي لفظ «وإن كانت صلاته تماماً كانتا ترغيهاً».

فجعلهما كالركعة السادسة التي تشفع الخامسة المزيدة سهواً.

<sup>(</sup>٢٦٣) رواه مسلم في المساجد حديث ٨٨. وأبو داود في كتاب الصلاة باب ١٩١. والنسائي في السهوباب ٢٤. والدارمي في كتاب الصلاة باب ١٧٤. ومالك في النبداء حديث ٦٦. وأحمد ٧٢/٣، ٨٣، ٨٤.

ودلَّ ذلك على أنه يؤجر عليها؛ لأنه اعتقد أنها من تمام المكتوبة، وفعلها تقرباً إلى الله، وإن كان مخطئاً في هذا الإعتقاد.

وفي هذا ما يدل على: أن مَنْ فعل ما يعتقده قربة بحسب اجتهاده. إن كان مخطئاً في ذلك أنه يثاب على ذلك، وإن كان له علم أنه ليس بقربة يحرم عليه فعله.

وأيضاً فإن سجدتي السهو يفعلان: إما قبل السلام، وإما قريباً من السلام، فهما متصلان بالصلاة، داخلان فيها. فهما منها.

وأيضاً فإنهما جبران للصلاة فكانتا كالجزء من الصلاة.

وأيضاً فإن لهما تحليلًا وتحريماً، فإنه يسلم منهما، ويتشهد فصارتا أوكد من صلاة الجنازة.

وفي الجملة: سجدتا السهو من جنس سجدي الصلاة، لا من جنس سجود التلاوة والشكر: ولهذا يفعلان إلى الكعبة، وهذا عمل المسلمين من عهد نبيهم، ولم ينقل عن أحد أنه فعلها إلى غير القبلة، ولا بغير وضوء. كما يفعل ذلك في سجود التلاوة. وإذا كان السهو في الفريضة كان عليه أن يسجدهما بالأرض كالفريضة، ليس له أن يفعلها على الراحلة.

وأيضاً فإنهما واجبتان، كما دلَّ عليه نصوص كثيرة، وهو قـول أكثر الفقهاء، بخلاف سجود الشكر فإنه لا يجب بالإجماع، وفي استحبابه نزاع، وسجـود التلاوة في وجوبه نزاع، وإن كان مشروعاً بالإجماع، فسجود التلاوة سببه القراءة فيتبعها.

ولما كان المحدِّث له أن يقرأ فله أن يسجد بطريق الأولى، فإن القراءة أعظم من مجرد سجود التلاوة.

والمشركون قد سجدوا، وما كانوا يقرأون القرآن.

وقد نهى النبي ﷺ أن يقرأ القرآن في حال الركوع، والسجود، فعلم أن القرآن أفضل من هذه الحال.

وقوله: «أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد»(٢٦٤).

أي من الأفعال، فلم تدخل الأقوال في ذلك.

<sup>(</sup>۲٦٤) سبق تخريجه.

ويفرق بين الأقرب والأفضل: فقد يكون بعض الأعمال أفضل من السجود، وإن كان في السجود أقرب: كالجهاد، فإنه سنام العمل. إلا أن يراد السجود العام، وهو الخضوع، فهذا يحصل له في حال القراءة وغيرها، وقد يحصل للرجل في حال القراءة من الخشوع، والخضوع، ما لا يحصل له في حال السجود.

وهذا كقوله: «أقرب ما يكون الرب تعالى من عبده في جوف الليل» (٢٦٥).

وقوله: ﴿ يَنْزُلُ رَبُّنَا كُلُّ لَيْنَةً إِلَى سَهَاءُ الدُّنيَا حَيْنَ يَبْقَى ثُلُّثُ اللَّيلُ ﴾ (٢٦٦).

وقوله: ﴿إنه يدنو عشية عرفة ﴾ (٢٦٧).

ومعلوم أن من الأعمال ما هو أفضل من الوقوف بعرفة، ومن قيام الليل، كالصلوات الخمس، والجهاد في سبيل الله.

وقد قال تعالى: ﴿وإذا سألك عبادي عني فإني قريب أجيب دعوة الداعي إذا دعاني ﴾ (٢٦٨).

فهو قريب بمن دعاه، وقد يكون غير الداعي أفضل من الداعي.

كما قال: ﴿مَنْ شغله القرآن عن ذكري ومسألتي أعطيته أفضل ما أعطي السائلين﴾ (٢٦٩) والله أعلم.

<sup>(</sup>٢٦٥) رواه الترمذي وصححه، والحاكم وقال: على شرط مسلم. وأقره الذهبي. وصححه البغوي. (٢٦٦) رواه أحمد ١٦/٤، ٥٢١/٢.

<sup>.</sup> ١٤/٤ ، ٢٢٤/٢ ، وأحمد ٢٦٢٧ ، ١٤/٤ .

<sup>(</sup>٢٦٨) سورة: البقرة. آية: ١٨٦.

<sup>(</sup>٢٦٩) رواه الترمذي في ثواب قراءة القرآن باب ٢٥. والدارمي في فضائل القرآن باب ٦.

### فتاوى باب الغسل

سئل رحمه الله: عن غسل الجنابة: هل هو فرض أم لا؟ وهل يجوز لأحد الصلاة جنباً ولا يعيد؟.

فأجاب: الطهارة من الجنابة فرض، ليس لأحد أن يصلي جنباً ولا محدثاً، حتى يتطهر، ومن صلى بغير طهارة شرعية مستحلاً لذلك فهو كافر، ولو لم يستحل ذلك فقد اختلف في كفره، وهو مستحق للعقوبة الغليظة، لكن إن كان قادراً على الإغتسال بالماء اغتسل، وإن كان عادماً للماء، ويخاف الضرر باستعماله بمرض، أو خوف برد تيمم، وصلى.

وإن تعذر الغسل والتيمم صلى بلا غسل ولا تيمم، في أظهر أقوال العلماء، ولا إعادة عليه. والله سبحانه وتعالى أعلم.

\* \* \*

وسئل شيخ الإسلام رحمه الله أيما أفضل للجنب أن ينام على وضوء؟ أو يكره له النوم على غير وضوء؟ وهل يجوز له النوم في المسجد إذا توضأ من غير عذر أم لا؟.

فأجاب: الجنب يستحب له الوضوء إذا أراد أن يأكل أو يشرب أو ينام أو يعاود الوطء، لكن يكره له النوم إذا لم يتوضأ، فإنه قد ثبت في الصحيح:

«أن النبي ﷺ سئل هل يرقد أحدنا وهو جنب؟ فقال: نعم! إذا توضأ للصلاة»(٢٧٠).

ويستحب الوضوء عند النوم لكل أحد، فإن النبي ﷺ قال لرجل: «إذا أخذت

<sup>(</sup>٢٧٠)رواه البخاري في كتاب الغسل باب ٢٥، ٢٦ بألفاظ مختلفة، ومسلم في كتاب الحيض حـديث ٢٣. وابن ماجة في كتاب الطّهارة باب ٩٩. وأحمد ١٠٢/٢ وغيرهم.

مضجعك فتوضأ وضوءك للصلاة، ثم قل: اللهم إني أسلمت نفسي إليك، ووجهت وجهي إليك، وفوضت أمري إليك، وألجأت ظهري إليك، رغبة ورهبة إليك، لا ملجأ ولا منجا منك إلا إليك، آمنت بكتابك الذي أنزلت، ونبيك الذي أرسلت (٢٧١).

وليس للجنب أن يلبث في المسجد، لكن إذا توضأ جاز له اللبث فيه عند أحمد وغيره، واستدل بما ذكره بإسناده عن هشام بن سعد: «أن أصحاب رسول الله على كانوا يتوضؤون وهم جنب. ثم يجلسون في المسجد. ويتحدثون».

وهـذا؛ لأن النبي ﷺ: أمر الجنب بالوضوء عند النوم، وقـد جـاء في بعض الأحاديث إن ذلك كراهة أن تقبض روحه وهو نائم، فلا تشهد الملائكة جنازته.

فإن في السنن عن النبي على أنه قال: «لا تدخل الملائكة بيتاً فيه جنب» وهذا مناسب لنهيه عن اللبث في المسجد فإن المساجد بيوت الملائكة.

كها نهى النبي ﷺ عن أكل الثوم والبصل عند دخول المسجد. وقال: «إن الملائكةُ تتأذى مما يتأذى منه بنوا آدم».

فلما أمر النبي على الجنب بالوضوء عند النوم، دل ذلك على أن الوضوء يرفع الجنابة الغليظة، وتبقى مرتبة بين المحدث وبين الجنب لم يرخص له فيا يرخص فيه للمحدث من القراءة، ولم يمنع مما يمنع منه الجنب من اللبث في المسجد، فإنه إذا كان وضوؤه عند النوم يقتضي شهود الملائكة له، دل على أن الملائكة تدخل المكان الذي هو فيه إذا توضأ، ولهذا يجوز الشافعي وأحمد للجنب المرور في المسجد، بخلاف قراءة القرآن، فإن الأئمة الأربعة متفقون على منعه من ذلك؛ فعلم أن منعه من القرآن أعظم من منعه من المسجد.

وقد تنازع العلماء في منع الكفار من دخول المسجد، والمسلمون خير من الكفار، ولو كانوا جنباً، فإنه قد ثبت في الصحيح عن النبي على أنه قال لأبي هريرة لما لقيه وهو جنب، فانخنس منه فاغتسل ثم أتاه فقال: «أين كنت»؟ قال: إني كنت جنباً فكرهت أن أجالسك إلا على طهارة، فقال: «سبحان الله! إن المؤمن لا ينجس».

<sup>(</sup>٢٧١) رواه البخاري في كتاب الوضوء باب ٧٥، والدعوات باب ٥. ومسلم في الذكر حديث ٥٦. وأبو داود في الأدب باب ٩٨..

وقد قال الله تعالى:

﴿إِنَّا المشركون نجس ﴾ (٢٧٢).

فلبث المؤمن الجنب إذا توضأ في المسجد أولى من لبث الكافر فيه عند من يجوِّز ذلك، ومن منع الكافر لم يجب أن يمنع المؤمن المتوضىء، كما نقل عن الصحابة.

وإذا كان الجنب يتوضأ عند النوم، والملائكة تشهد جنازته حينئذ، علم أن النوم لا يبطل الطهارة الحاصلة بذلك، وهو تخفيف الجنابة، وحينئذ فيجوز أن ينام في المسجد حيث ينام غيره. وإذا كان النوم الكثير ينقض الوضوء، فذاك هو الوضوء الذي يرفع الحدث الأصغر، ووضوء الجنب هو تخفيف الجنابة، وإلا فهذا الوضوء لا يبيح له ما يمنعه الحدث الأصغر: من الصلاة، والطواف، ومس المصحف.

\* \* \*

وسئل: عن رجل يلاعب امرأته، ثم بعد ساعة يبول، فيخرج شبه المني بألم وعصر، فهل يجب عليه الغسل؟

فأجاب: المني الذي يوجب الغسل هو الذي يخرج بشهوة، وهو أبيض غليظ، تشبه رائحته رائحة الطلع.

فأما المني الذي يخرج بـلا شهوة، إما لمرض، أو غيـره، فهذا فـاسد لا يـوجب الغسل عند أكثر العلماء، كمالك، وأبي حنيفة وأحمد.

كما أن دم الاستحاضة لا يوجب الغسل، والخارج عقيب البول تارة مع ألم، أو بلا ألم، هو من هذا الباب، لا غسل فيه عند جمهور العلماء. والله أعلم.

\* \* \*

وسئل: عن امرأة قيل لها إذا كان عليك نجاسة من عذر النساء، أو مِن جنابة لا تتوضئي إلا تمسحي بالماء من داخل الفرج، فهل يصح ذلك؟

فأجاب: الحمد لله: لا يجب على المرأة إذا اغتسلت من جنابـ أو حيض غسل داخل الفرج، في أصح القولين ـ والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>٢٧٢) سورة: التوبة آية: ٢٨.

وسئل: عن امرأتين تباحثتا، فقالت إحداهما: يجب على المرأة أن تدس أصبعها، وتغسل الرحم من داخل، وقالت الأخرى: لا يجب إلا غسل الفرج من ظاهر، فأيها على الصواب؟

فأجاب: الصحيح أنه لا يجب عليها ذلك، وإن فعلت جاز.

\* \* \*

وسئل: عن امرأة تضع معها دواء وقت المجامعة، تمنع بذلك نفوذ المني في مجاري الحبل، فهل ذلك جائز حلال أم لا؟ وهل إذا بقي ذلك الدواء معها بعد الجماع، ولم يخرج يجوز لها الصلاة والصوم بعد الغسل، أم لا؟

فأجاب: أما صومها وصلاتها فصحيحة، وإن كان ذلك الدواء في جوفها، وأما جواز ذلك ففيه نزاع بين العلماء، والأحوط أنه لا يفعل. والله أعلم.

\* \* \*

وسئل: هل صح عن النبي ﷺ أنه كان يغتسل بالصاع ويتوضأ بالمد، وما قدر ذلك؟ وهل تكره الزيادة على هذا مع اختلاف أحوالهم، وهل يكرر الصب على وجهه في الوضوء؟؟

فأجاب: الصاع بالرطل الدمشقي: رطل وأوقيتان تقريباً، والمد ربع ذلك. وهذا مع الاقتصاد والرفق يكفي غالب الناس، وإن احتاج الى الزيادة أحياناً لحاجة فلا بأس بذلك.

لكن من فقه الرجل قلة ولوعه بالماء، وما ذكر من تكثير الاغتراف مكروه، بل إذا غرف الماء يرسله على وجهه إرسالًا من أعالي الوجه إلى أسفله برفق، والله أعلم.

\* \* \*

وسئل: عن رجل اغتسل، ولم يتوضأ فهل يجزيه ذلك، أم لا؟.

فأجاب: الأفضل أن يتوضأ، ثم يغسل سائر بدنه، ولا يعيد الوضوء كما كان النبي على يفعل.

ولو اقتصر على الاغتسال من غير وضوء، أجزأه ذلك في المشهور من مذهب الأئمة الأربعة، لكن عند أبي حنيفة وأحمد: عليه المضمضة والاستنشاق، وعند مالك والشافعي ليس عليه ذلك، وهل ينوي رفع الحدثين، فيه نزاع بين العلماء. والله أعلم.

मर मर भर

# فتاوى باب التيمم

وسئل: هل يقوم التيمم مقام الوضوء فيها ذكر، أم لا؟.

فأجاب: يقوم التيمم مقام الطهارة بالماء، في يبيحه الاغتسال والوضوء من الممنوعات يبيحه التيمم.

\* \* \*

وسئل أيضاً رحمه الله: عن رجل قد أصابته جنابة وهو في بستان، ولم يكن عنده إلا ماء بارد، ويخاف الضرر على نفسه باستعماله، والحمام بعيد منه، بحيث إذا وصل إلى الحمام واغتسل خرج الوقت. فهل إذا تيمم للجنابة وتوضأ وصلى في الوقت يلزمه اعادة؟ وهل يأثم بذلك؟ أو يأثم إذا تيمم؟. وهل التيمم يقوم مقام الماء؛ فيجوز له التيمم لنا فلة، ويصلي بها فريضة، أو يصلي فريضتين في وقتين بتيمم واحد؟.

فأجاب: الحمد لله رب العالمين. يجب على كل مسلم أن يصلي الصلوات الخمس في مواقيتها، وليس لأحد قط أن يؤخر الصلاة عن وقتها، لا لعذر ولا لغير عذر، لكن العذر يبيح له شيئين: يبيح له ترك ما يعجز عنه، ويبيح له الجمع بين الصلاتين.

فها عجز عنه العبد من واجبات الصلاة سقط عنه.

قال الله تعالى: ﴿فَاتَّقُوا الله مَا استطعتُم﴾(٢٧٣).

وقال تعالى: ﴿لا يكلف الله نفساً إلا وسعها ﴾ (٢٧٤).

﴿ ولا تكلف نفس إلا وسعها ﴾ (٢٧٥).

<sup>(</sup>۲۷۳) سورة: التغابن آية: ١٦.

<sup>(</sup>٢٧٤) سورة: البقرة. آية: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢٧٥) سورة: البقرة. آية: ٢٣٣.

وقال: \_ لما ذكر آية الطهارة: ﴿ مَا يُرِيدُ اللهُ لَيْجَعَلُ عَلَيْكُمُ مَنْ حَرْجُ وَلَكُنْ بُرِيدُ لَيْهُ لَيْجَعَلُ عَلَيْكُمُ مَنْ حَرْجُ وَلَكُنْ بُرِيدُ لَيْطُهُرُكُم ﴾ (٢٧٦) الآية.

وقد روى في الصحيحين، عن النبي ﷺ أنه قال:

«إذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه، وإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم»(٢٧٧).

فالمريض يصلي على حسب حاله، كما قال النبي على على حسين: «صل قائماً، فإن لم تستطع فقاعداً، فإن لم تستطع فعلى جنب».

وسقط عنه ما يعجز عنه من قيام، وقعود، أو تكميل الركوع والسجود، ويفعل ما يقدر عليه.

فإن قدر على الطهارة بالماء تطهر، وإذا عجز عن ذلك لعدم الماء، أو خوف الضرر باستعماله تيمم. وصلى ولا إعادة عليه؛ لما يتركه من القيام والقعود باتفاق العلماء، وكذلك لا إعادة إذا صلى بالتيمم باتفاقهم، ولو كان في بدنه نجاسة لا يمكنه إزالتها صلى بها ولا إعادة عليه أيضاً عند عامة العلماء.

ولو لم يجد إلا ثوباً نجساً فقيل: يصلي عرياناً، وقيل: يصلي ويعيد، وقيل: يصلي في الثوب النجس ولا يعيد، وهو أصح أقوال العلماء.

وكذلك المسافر إذا لم يقدر على استعمال الماء صلى بالتيمم، وقيل: يعيد في الحضر، وقيل: يعيد في الحضر، وقيل: يعيد في السفر، وهو أصح أقوال العلماء.

فالصحيح من أقوالهم أنه لا إعادة على أحد فعل ما أمر به بحسب الاستطاعة، وإنما يعيد من ترك واجباً يقدر عليه، مثل من تركه لنسيانه، أو نومه، كها قال النبي على: «من نام عن صلاة أو نسيها فليصلها إذا ذكرها لا كفارة لها إلا ذلك» (٢٧٨).

وقد أمر النبي على من توضأ وترك لمعة لم يصبها الماء من قدمه يعيد الوضوء والصلاة.

وما ترك لجهله بالواجب، مثل من كان يصلي بلا طمأنينة، ولا يعلم أنها واجبة،

<sup>(</sup>٢٧٦) سورة: المائدة. آية: ٦.

<sup>(</sup>۲۷۷) (۲۷۸) سبق تخریجه .

فهذا قد اختلفوا فيه: هل عليه الاعادة بعد خروج الوقت أولًا؟ على قولين معروفين. وهما قولان في مذهب أحمد وغيره.

والصحيح أن مثل هذا لا إعادة عليه؛ فإن النبي على قد ثبت عنه في الصحيح أنه قال للاعرابي المسيء في صلاته:

«اذهب فصل فإنك لم تصل ـ مرتين أو ثـ لاثاً ـ فقـال: والذي بعثـك بالحق لا أحسن غير هذا؛ فعلمني ما يجزيني في صلاتي».

فعلمه النبي على الصلاة بالطمأنينة، ولم يأمره بإعادة ما مضى قبل ذلك الوقت، مع قوله: والذي بعثك بالحق لا أحسن غير هذا؛ ولكن أمره أن يعيد تلك الصلاة؛ لأن وقتها باق. فهو مأمور بها أن يصليها في وقتها، وأما ما خرج وقته من الصلاة فلم يأمره بإعادته مع كونه قد ترك بعض واجباته، لأنه لم يكن يعرف وجوب ذلك عليه.

وكذلك لم يأمر عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ أن يقضي ما تركه من الصلاة ؟ لأجل الجنابة ، لأنه لم يكن يعرف أنه يجوز الصلاة بالتيمم .

وكذلك المستحاضة قالت له: إني أستحاض حيضة شديدة منكرة تمنعني الصوم والصلاة فأمرها أن تتوضأ لكل صلاة، ولم يأمرها بقضاء ما تركته.

وكذلك الذين أكلوا في رمضان حتى تبين لأحدهم الحبال البيض من الحبال السود، أكلوا بعد طلوع الفجر ولم يأمرهم بالإعادة، فهؤلاء كانوا جهالاً بالوجوب، فلم يأمرهم بقضاء ما تركوه في حال الجهل، كما لا يؤمر الكافر بقضاء ما تركه في حال كفره وجاهليته؛ بخلاف من كان قد علم الوجوب، وترك الواجب نسياناً. فهذا أمره به إذا ذكره.

وأمر النائم من حين يستيقظ، فإنه حين النوم لم يكن مأموراً بالصلاة، فلهذا كان النائم إذا استيقظ قرب طلوع الشمس يتوضأ ويغتسل، وإن طلعت الشمس عند جمهور العلماء: كالشافعي وأحمد وأبي حنيفة، وإحدى الروايتين عن مالك؛ بخلاف من كان مستيقظاً والوقت واسع، مثل الذي يكون نائماً في بستان أو قرية والماء بارد يضره، والحمام بعيد منه إن خرج إليه ذهب الوقت، فإنه يتيمم ويصلي في الوقت، ولا يؤخر الصلاة بعد خروج الوقت.

وكذلك لوكان في المصر وقد تعذر عليه دخول الحمام: إما لكونه لم يفتح، أو

لبعدها عنه، أو لكونه ليس معه ما يعطي الحمّامي أجرته ونحو ذلك، فإنه يصلي بالتيمم؛ لأن الصلاة بالتيمم فرض إذا عجز عن الماء لعدم، أو لخوف الضرر باستعماله، ولا إعادة على أحد من هؤلاء، ففي كثير من الضرر لا إعادة عليه باتفاق المسلمين، كالمريض والمسافر.

وبعض الضرر تنازع فيه العلماء. والصحيح أنه لا إعادة على أحد صلى بحسب استطاعته كما أمر.

فمن صور النزاع من عدم الماء في الحضر، ومن تيمم لخشية البرد، وكذلك سائر من ترك واجباً لعذر نادر غير متصل، فإنه تجب عليه الإعادة عند الشافعي وأحمد في إحدى الروايتين، ولا تجب عليه الإعادة عند مالك، وأكثر العلماء، وأحمد في إحدى الروايتين عنه.

وإذا فوَّت الصلاة حتى خرج الوقت بأن يؤخر صلاة الليل إلى النهار، والنهار إلى الليل، فإنه يأثم بذلك. كما قال النبي عَلَيْهُ في الحديث الصحيح:

«من فاتته صلاة العصر فكأنما وتر أهله وماله»(٢٧٩).

وقد جوَّز بعض العلماء تأخير الصلاة في بعض الأوقات كحال المسايفة، كقول أبي حنيفة وأحمد في إحدى الروايتين.

والذي عليه أكثر العلماء أنه لا يجوز تأخير الصلاة بحال، وهو قول مالك والشافعي، وأحمد في ظاهر مذهبه، لكن يجوز الجمع بين الصلاتين لعذر عند أكثر العلماء.

كما جمع النبي على بين الظهر والعصر بعرفة وبين المغرب والعشاء بمزدلفة، والجمع في هذين الموضعين ثابت بالسنة المتواترة، وإتفاق العلماء.

وكذلك ثبت في الصحيح عن النبي \_ ﷺ - أنه كان يجمع في السفر إذا جدً به السير، وأنه صلى بالمدينة ثمانياً جمعاً الظهر والعصر، وسبعاً المغرب والعشاء، أراد بذلك أن لا يحرج أمته. لقوله تعالى:

﴿ما جعل عليكم في الدين من حرج﴾ (٢٨٠).

فلهذا كان مذهب الإمام أحمد وغيره من العلماء كطائفة من أصحاب مالك وغيره، أنه يجوز الجمع بين الصلاتين إذا كان عليه حرج في التفريق، فيجمع بينها المريض، وهو مذهب مالك وطائفة من أصحاب الشافعي، ويجوز الجمع بين المغرب والعشاء في المطر عند الجمهور: كمالك، والشافعي، وأحمد، وقال أحمد: يجمع إذا كان له شغل. وقال القاضي أبو يعلى: إذا كان له عذر يبيح له ترك الجمعة والجماعة جاز الجمع.

فمذهب فقهاء الحجاز، وفقهاء الحديث: كمالك، والشافعي، وأحمد بن حنبل، وإسحاق بن راهويه، وأبي ثور، وابن المنذر، وغيرهم يجوز الجمع بين الصلاتين في الجملة، ولا يجوز التفويت بأن يؤخر صلاة النهار إلى الليل، وصلاة الليل إلى النهار.

ومذهب طائفة من فقهاء الكوفة كأبي حنيفة وغيره، أنه لا يجوز الجمع إلا بعرفة، ومزدلفة، وكذلك إذا تعذر فعلها في الوقت أخرها عن الوقت، وقول من أمر بالجمع بين الصلاتين من غير تفويت أرجح من قول من أمر بالتفويت، ولم يأمر بالجمع، فإن الكتاب والسنة يدلان على أن الله أمر بفعل الصلاة في وقتها، وأمر بالمحافظة عليها.

كها قال تعالى: ﴿حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى﴾ (٢٨١).

هذه نزلت ناسخة لتأخير الصلاة يوم الخندق.

وقال النبي ﷺ: «صلوا الصلاة لوقتها»(٢٨٢).

وقد دل الكتاب والسنة على أن المواقيت «خمسة» في حال الاختيار، وهي: «ثلاثة» في حال العذر، ففي حال العذر إذا جمع بين الصلاتين: بين الظهر والعصر، وبين المغرب والعشاء، فإنما صلى الصلاة في وقتها، لم يصل واحدة بعد وقتها، ولهذا لم يجب

<sup>(</sup>٢٨٠) سورة: الحج. آية: ٧٨.

<sup>(</sup>٢٨١) سورة: البقرة. آية: ٢٣٨.

<sup>(</sup>٢٨٢) أنظر: صحيح مسلم حديث ٢٣٨: ٢٤٤ في المساجد. والترمذي في المواقيت باب ١٥. والنسائي في الإمامة باب ٢٠، ١٥، ٥٥. وابن ماجة في الإقامة باب ١٥٠. وأحمد ٢٢٤/١، ٥٥، ١٦٢، ٢٤٩، ٢٥٠٥، ٢٤٩/٤، ٢١٦، ٢٥١.

عليه عند أكثر العلماء أن ينوي الجمع، ولا ينوي القصر. وهذا قول مالك وأبي حنيفة وأحمد في نصوصه المعروفة. وهو اختيار أبي بكر عبد العزيز.

ولهذا كان عند جمهور العلماء: كمالك، والشافعي، وأحمد إذا طهرت الحائض في آخر النهار صلت المظهر والعصر جميعاً، وإذا طهرت في آخر الليل صلت المغرب والعشاء جميعاً، كما نقل ذلك عن عبد الرحمن بن عوف، وأبي هريرة، وابن عباس؛ لأن الوقت مشترك بين الصلاتين في حال العذر، فإذا طهرت في آخر النهار فوقت الظهر باق، فتصليها قبل العصر. وإذا طهرت في آخر الليل فوقت المغرب باق في حال العذر، فتصليها قبل العشاء.

ولهذا ذكر الله المواقيت تارة خمساً، ويذكرها ثلاثاً تارة، كقوله:

﴿وأقم الصلاة طرفي النهار وزلفاً من الليل﴾ (٢٨٣) الآية.

وهو وقت المغرب والعشاء، وكذلك قال الله تعالى:

﴿ أَقُمُ الصَّلَاةُ لَدُلُوكُ الشَّمُسُ إِلَى غَسَقُ اللَّيْلُ وقرآنَ الفَجرِ ﴾ (٢٨٤).

والدلوك هو الزوال، وغسق الليل هو اجتماع ظلمة الليل، وهذا يكون بعد مغيب الشفق. فأمر الله بالصلاة من الدلوك إلى الغسق، فرض في ذلك الظهر والعصر، والمغرب والعشاء، ودل ذلك على أن هذا كله وقت الصلاة، فمن الدلوك إلى المغرب وقت الصلاة.

وقال: ﴿وقرآن الفجر﴾ لأن الفجر خصت بطول القراءة فيها، ولهذا جعلت ركعتين في الحضر والسفر، فلا تقصر ولا تجمع إلى غيرها، فإنه عوض بطول القراءة فيها عن كثرة العدد.

\* \* \*

<sup>(</sup>۲۸۳) سورة: هود. آية: ۱۱٤.

<sup>(</sup>٢٨٤) سورة: الاسراء. آية: ٧٨.

#### فصل

وأما التيمم لكل صلاة، ولوقت كل صلاة، ولا يصلَّى الفرض بالتيمم للنافلة؛ لأن التيمم طهارة ضرورية، والحكم المقدر بالضرورة مقدر بقدرها. فلا يتيمم قبل الوقت، ولا يبقى بعده. وهو مبيح للصلاة لا رافع للحدث؛ لأنه إذا قدر على استعمال الماء استعمله من غير تجدد حدث، فعلم أن الحدث كان باقياً، وإنما أبيح للضرورة. فلا يستبيح إلا ما نواه، فهذا هو المشهور من مذهب مالك والشافعي وأحمد.

وقيل: بل التيمم يقوم مقام الماء مطلقاً، يستبيح به كما يستباح بالماء، ويتيمم قبل الوقت كما يتوضأ قبل الوقت، ويبقى بعد الوقت كما تبقى طهارة الماء بعده.

وإذا تيمم لنافلة صلى به الفريضة، كما أنه إذا توضأ لنافلة صلى به الفريضة. وهذا قول كثير من أهل العلم، وهو مذهب أبي حنيفة وأحمد في الرواية الثانية. وقال أحمد: هذا هو القياس.

وهذا القول هو الصحيح، وعليه يدل الكتاب والسنة والاعتبار؛ فإن الله جعل التيمم مطهراً كها جعل الماء مطهراً.

فقال تعالى: ﴿فتيمموا صعيداً طيباً، فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه، ما يريد الله ليجعل عليكم من حرج؛ ولكن يريد ليطهركم ﴾(٢٨٥) الآية.

فأخبر تعالى أنه يريد أن يطهرنا بالتراب، كما يطهرنا بالماء.

وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: «فضلنا على الناس بخمس: جعلت صفوفنا كصفوف الملائكة، وأحلت لنا الغنائم، ولم تحل لأحد قبلي ـ وجعلت لي

<sup>(</sup>٢٨٥) سورة: المائدة. آية: ٦٠.

الأرض مسجداً، وطهوراً وفي لفظ فأيما رجل أدركته الصلاة من أمتي فعنده مسجده وطهوره» (٢٨٦)

وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة. وبعثت إلى الناس عامة.

وفي صحيح مسلم عن حذيفة أنه على قال: «فضلنا على الناس بثلاث: جعلت صفوفنا كصفوف الملائكة، وجعلت لنا الأرض مسجداً، وتربتها لنا طهوراً» (٢٨٧٠).

فقد بينَّ ﷺ: أن الله جعل الأرض لأمته طهوراً، كما جعل الماء طهوراً.

وعن أبي ذر قال: قال النبي ﷺ: «الصعيد الطيب طهور المسلم، ولو لم يجد الماء عشر سنين، فإذا وجدت الماء فامسسه بشرتك فإن ذلك خس»(٢٨٨).

قال الترمذي حديث حسن صحيح. فأخبر أن الله جعل الصعيد الطيب طهـور المسلم، ولو لم يجد الماء عشر سنين.

فمن قال أن التراب لا يطهر من الحدث فقد خالف الكتاب والسنة. وإذا كان مطهراً من الحدث امتنع أن يكون الحدث باقياً، مع أن الله طهر المسلمين بالتيمم من الحدث، فالتيمم رافع للحدث، مطهر لصاحبه، لكن رفع مؤقت إلى أن يقدر على استعمال الماء، فإنه بدل عن الماء، فهو مطهر ما دام الماء متعذراً، كما أن الملتقط يملك اللقطة ما دام لم يأته صاحبها، وكان ملك صاحبها ملكاً مؤقتاً إلى ظهور المالك، فإنه كان بدلاً عن المالك، فإذا جاء صاحبها خرجت عن ملك الملتقط إلى ملك صاحبها، وما ثبت بنص أو إجماع لا يطلب له نظير يقاس به، وإنما يطلب النظير لما لا نعلمه إلا بالقياس والاعتبار. فيحتاج أن نعتبره بنظير، وأما ما شرعه الله ورسوله فعلينا أن نتبع ما أنرل إلينا من ربنا، ولا نطلب لذلك نظيراً، مع أن الاعتبار يوافق النص. كما قال أحمد القياس أن تجعل التراب كالماء.

وعلى هذا القول الصحيح يتيمم قبل الوقت إن شاء، ويصلي ما لم يحدث، أو

<sup>(</sup>٢٨٦) أنظر: صحيح البخاري في كتاب الصلاة، والزكاة، والرقاق، والتوحيد. ومسلم كتاب الإيمان. وأحمد ٤/٦)، ١٣٨، ١٣٧، ١٢٥، ٢٤٧، ٤١٦/٤، ١٣٨، ١٣٥، ١٤٥، ١١٦/٤، ١٨٥، ١٣٨، ١٤٥،

<sup>(</sup>٢٨٧) أنظر الهامش السابق.

<sup>(</sup>۲۸۸) رواه الترمذي في كتاب الطهارة باب ۹۲.

يفدر على استعمال الماء، وإذا تيمم لنفل صلى به فريضة، ويجمع بالتيمم الواحد بين فرضين، ويقضى به الفائت.

وأصحاب القول الآخر احتجوا بآثار منقولة عن بعض الصحابة وهي ضعيفة لا تثبت، ولا حجة في شيء منها ولو ثبتت.

وقول القائل: إنها طهارة ضرورية فتقدر بقدر الحاجة.

قيل له: نعم! والانسان محتاج أن لا يزال على طهارة. فيتطهر قبل الوقت؛ فإنه محتاج إلى زيادة الثواب؛ ولهذا يصلي النافلة بالتيمم باتفاق المسلمين.

وقد ثبت في الصحيحين عن النبي على أنه تيمم لرد السلام في الحضر، وقال: «إني كرهت أن أذكر الله إلا على طهر» (٢٨٩).

فدل على أن التيمم يكون مستحباً تارة، وواجباً أخرى. أي يتيمم في وقت لا يكون التيمم واجباً عليه أن يتيمم، وإن كان شرطاً للصلاة والتيمم قبل الوقت مستحب، كما أن الوضوء قبل الوقت مستحب.

وأصح أقوال العلماء أنه يتيمم لكل ما يخاف فوته، كالجنازة، وصلاة العيد، وغيرهما مما يخاف فوته، كالجنازة، وصلاة العيد، وغيرهما مما يخاف فوته، فإن الصلاة بالتيمم خير من تفويته، ولهذا يتيمم للتطوع من كان له ورد في الليل يصليه، وقد أصابته جنابة، والماء بارد يضره، فإذا تيمم وصلى التطوع، وقرأ القرآن بالتيمم كان خيراً من تفويت ذلك.

فقول القائل: إنه حكم مقيد بالضرورة. فيقدر بقدرها. ان أراد به أن لا يفعل الا عند تعذر الماء، فهو مسلم. وإن أراد به أنه لا يجوز التيمم إلا إذا كان التيمم واجباً، فقد غلط. فإن هذا خلاف السنة، وخلاف إجماع المسلمين، بل يتيمم للواجب، ويتيمم للمستحب كصلاة التطوع، وقراءة القرآن المستحبة، ومس المصحف المستحب.

والله قد جعله طهوراً للمسلمين عند عدم الماء، فلا يجوز لأحد أن يضيق على المسلمين ما وسع الله عليهم، وقد أراد رفع الحرج عن الأمة فليس لأحد أن يجعل فيه حرجاً. كما فعله طائفة من الناس. أثبتوا فيه من الحرج ما هو معلوم.

<sup>(</sup>۲۸۹) سبق تخریجه.

ولهذا كان الصواب أنه يجوز التيمم ضربة واحدة للوجه والكفين ولا يجب فيه ترتيب، بل إذا مسح وجهه بباطن راحتيه أجزأ ذلك عن الوجه والسراحتين، ثم يمسح ظهور الكفين بعد ذلك فلا يحتاج أن يمسح راحتيه مرتين، وعلى هذا دلت السنة، وبسط هذه المسائل في موضع آخر. والله أعلم.

\* \* \*

وسئل شيخ الإسلام رحمه الله: عن الرجل إذا لم يجد ماء، أو تعذر عليه استعماله لمرض، أو يخاف من الضرر من شدة البرد، وأمثال ذلك. فهل يتيمم؟ أم لا؟

فأجاب: التيمم جائز إذا عدم الماء، وخاف المرض باستعماله، كما نبه الله تعالى على ذلك بذكر المريض، وذكر من لم يجد الماء.

فمن كان الماء يضره بزيادة في مرضه، لأجل جرح به، أو مرض، أو لخشية البرد ونحو ذلك، فإنه يتيمم سواء كان جنباً أو محدثاً، ويصلى.

وإذا جاز له الصلاة جاز له الطواف، وقراءة القرآن، ومس المصحف، واللبث في المسجد، ولا إعادة عليه إذا صلى، سواء كان في الحضر أو في السفر، في أصح قوليْ العلماء.

فإن الصحيح أن كل من فعل ما أمر به بحسب قدرته من غير تفريط منه، ولا عدوان، فلا إعادة عليه، لا في الصلاة، ولا في الصيام، ولا الحج.

ولم يوجب الله على العبد أن يصلي الصلاة الواحدة مرتين، ولا يصوم شهرين في عام، ولا يحج حجتين، إلا أن يكون منه تفريط، أو عدوان.

فإن نسي الصلاة كان عليه أن يصليها إذا ذكرها، وكذلك إذا نسي بعض فرائضها: كالطهارة، والركوع، والسجود.

وأما إذا كان عاجزاً عن المفروض: كمن صلى عرياناً لعدم السترة، أو صلى بلا قراءة لانعقاد لسأنه، أو لم يتم الركوع والسجود لمرضه ونحو ذلك، فلا إعادة عليه. ولا فرق بين العذر النادر، والمعتاد، وما يدوم وما لا يدوم.

وقد اتفق المسلمون على أن المسافر إذا عدم الماء صلى بالتيمم، ولا إعادة عليه، وعلى أن العريان إذا لم يجد سترة صلى، ولا إعادة عليه، وعلى أن المريض يصلي بحسب حاله، كما قال النبي على لله لعمران بن حصين:

«صلِّ قائماً، فإن لم تستطع فقاعداً، فإن لم تستطع فعلى جنب»(٢٩٠)، ولا إعادة عليه.

\* \* \*

وسئل رحمه الله: عن رجل يصبح جُنباً، وليس عنده ما يدخل به الحمّام، ولا يكنه أن يغتسل في بيته من أجل البرد. فهل له أن يتيمم ويصلي، ويقرأ القرآن أم لا؟ وهل إذا فعل ذلك تجب عليه الإعادة؟ أم لا؟ وإذا كان عنده ما يرهنه على أجرة الحمام فهل يجب عليه ذلك؟ أم لا؟

فأجاب: الحمد لله، يجوز للرجل إذا عدم الماء أو خاف الضرر باستعماله، وإن كان جنباً. فإذا خشي إذا اغتسل بالماء البارد أن يضرّه ولا يمكنه الاغتسال بالماء الحار في بيت ولا حمام، ولا غيرهما، جاز له التيمم، ولا إعادة على الصحيح.

وإن أمكنه دخول الحمام بجعل وجب عليه ذلك، إذا كان واجداً لأجرة الحمام من غير إجحاف في ماله. كما يجب شراء الماء للطهارة، وإذا كان ممن يمكنه أن يرهن عند الحمامي الطابية والميزب، ويوفيه في أثناء يوم، ونحو ذلك، فعله. وإن كان في أداء أجرة الحمام ضرر كنقص نفقة عياله، وقضاء دينه، صلى بالتيمم. والله أعلم.

\* \* \*

وسئل عن رجل وقع عليه غسل، ولم يكن معه في ذلك الوقت ما يدخل به الحمّام، ويتعذر عليه الماء البارد لشدة برده، ثم إنه تيمم وصلى الفريضة، وله في الجامع وظيفة فقرأ فيها، ثم بعد ذلك دخل الحمّام، هل يأثم؟ أم لا؟

فأجاب: الحمد لله رب العالمين. لا يأثم بذلك، بل فعل ما أمر به: فإن من خاف إذا استعمل الماء البارد أن يحصل له صداع أو نزلة أو غير ذلك من الأمراض. ولم يمكن الاغتسال بالماء الحار، فإنه يتيمم وإن كان جنبا ويصلي عند جماهير علماء الإسلام: كمالك، والشافعي، وأحمد بن حنبل، وغيرهم حتى لو كان له ورد بالليل، وأصابته جنابة، والماء بارد يضره، فإنه يتيمم، ويصلي ورده التطوع، ويقرأ القرآن في الصلاة، ولا يفوت ورده لتعذر الاغتسال بالماء.

<sup>(</sup>٢٩٠) رواه البخاري في التقصير بــاب ١٩. وأبو داود في كتــاب الصلاة بــاب ١٧٥. والترمــذي في كتاب الصلاة باب ١٥٧. وابن ماجة في كتاب الإقامة باب ١٣٩. وأحمد ٤٣٦/٤.

وهل عليه إعادة الفريضة؟ على قولين:

أحدهما: لا إعادة عليه. وهو قول مالك، وأحمد في إحدى الروايتين.

والثاني: عليه الإعادة، وهو قول الشافعي وأحمد في الرواية الأخرى.

هذا إذا كان في الحضر، وأما المسافر فهو أولى أن لا يعيد وهو مذهب الشافعي في أحد قوليه، وكل من جازت له الصلاة بالتيمم جازت له القراءة واللبث في المسجد بطريق الأولى.

والصحيح أنه لا إعادة عليه، ولا على أحد صلى على حسب استطاعته، وسواء كانت الجنابة من حلال أو حرام؛ لكن فاعل الحرام عليه جنابة، ونجاسة الذنب، فإن تاب وتطهر بالماء، أحبه الله، فإن الله يجب التوابين ويجب المتطهرين، وإن تطهر ولم يتب: تطهر من الجنابة، ولم يتطهر من نجاسة الذنب فإن تلك لا يزيلها إلا التوبة.

وإذا لم يكن معه ما يعطي الحمامي جاز له التيمم، ويصلي بلا ريب، وإذا لم يكن ممن ينظره الحمّامي، ولم يجد ما يرهنه عنده، ولم يقبل منه فهل عليه أن يدخل بالأجرة المؤجلة؟ فيه قولان: هما وجهان في مذهب أحمد.

والأظهر أنه إذا كان عادة إظهار الحمّامي له أن يغتسل في الحمام كالعادة، وإن منعه الحمامي من الدخول من غير ضرر من أن يبوفيه حقه لبغض الحمامي، ونحو ذلك. دخل بغير اختيار الحمامي وأعطاه أجرته. وإن لم يكن معه أجرة فمنعه لكونه لم يوفه حقه في الحال، ولا هو عمن يعرفه الحمامي لينظره، فهذا ليس له أن يدخل إلا برضا الحمامي، وإن طابت نفس الحمامي بأخذ ماء في الإناء، ولم تطب نفسه بأن يتطهر في دهاليز أبواب الحمام. جاز له أن يفعل ما تطيب به نفس الحمامي، دون ما لا تطيب إلا بعوض المثل.

وإنما يجب عليه أن يشتري الماء البارد والحار، ويعطي الحمامي أجرة الدخول إذا كان الماء يبذل بثمن المثل، أو بزيادة لا يتغابن الناس بمثلها، مع قدرته على ذلك.

فإن كان محتاجاً إلى ذلك لنفقته، أو نفقة عياله، أو وفاء دينه الذي يـطالب به، كان صرف ذلك إلى ما يحتاج إليه من نفقة، أو قضاء دين مقدماً عـلى صرف ذلك في عوض الماء.

كما لو احتاج إلى الماء لشرب نفسه، أو دوابه، فإنه يصرفه في ذلك، ويتيمم. وإن

كانت الزيادة على ثمن المثل لا تجحف بماله، ففي وجوب بذل العوض في ذلك قولان في مذهب أحمد بن حنبل، وغيره. وأكثر العلماء على أنه لا يجب. والله سبحانه أعلم.

\* \* \*

وسئل عن المرأة يجامعها بعلها، ولا تتمكن من دخول الحمّام لعدم الأجرة وغيرها. فهل لها أن تتيمم؟ وهل يكره لبعلها مجامعتها والحالة هذه. وكذلك المرأة يدخل عليها وقت الصلاة ولم تغتسل، وتخاف إن دخلت الحمام أن يفوتها الوقت، فهل لها أن تصلي بالتيمم؟ أو تصلي في الحمام؟

فأجاب: الحمد لله. الجنب سواء كان رجلًا أو امرأة فإنه إذا عدم الماء أو خاف الضرر باستعماله، فإن كان لا يمكنه دخول الحمام لعدم الأجرة أو لغير ذلك، فإنه يصلي بالتيمم، ولا يكره للرجل وطء إمرأته كذلك، بل له أن يطأها، كما له أن يطأها في السفر، ويصليان بالتيمم.

وإذا أمكن الرجل أو المرأة أن يغتسل ويصلي خارج الحمام فعلا ذلك، فإن لم يمكن ذلك: مثل أن لا يستيقظ أول الفجر، وإن اشتغل بطلب الماء خرج الوقت، وإن طلب حطباً يسخن به الماء، أو ذهب إلى الحمام فات الوقت، فإنه يصلي هنا بالتيمم عند جمهور العلماء، إلا أن بعض المتأخرين من أصحاب الشافعي وأحمد قالوا يشتغل بتحصيل الطهارة وإن فات الوقت. وهكذا قالوا في اشتغاله بخياطة اللباس، وتعلم دلائل القبلة، ونحو ذلك.

وهذا القول خطأ. فإن قياس هذا القول إن المسافر يؤخر الصلاة حتى يصلي بعد الوقت باللباس. وهذا الوقت بالوضوء، وإن العريان يؤخر الصلاة حتى يصلي بعد الوقت باللباس. وهذا خلاف إجماع المسلمين؛ بل على العبد أن يصلي في الوقت بحسب الإمكان، وما عجز عنه من واجبات الصلاة سقط عنه.

وأما إذا استيقظ آخر الوقت، أو إن اشتغل باستقاء الماء من البئر. خرج الوقت، أو إن ذهب إلى الحمام للغسل خرج الوقت، فهذا يغتسل عند جمهور العلماء.

ومالك ـ رحمه الله ـ يقول: بـل يصلي بـالتيمم محافـظة على الـوقت، والجمهور يقولون: إذا استيقظ آخر الوقت فهو حينئذ مأمور بالصلاة، فالطهارة والوقت في حقه من حين استيقظ، وهو ما يمكنه فعل الصلاة فيه.

وقد قال النبي ﷺ: «من نام عن صلاة أو نسيها فليصلِّها إذا ذكرها فإن ذلك وقتها»(٢٩١).

فالوقت المأمور بالصلاة فيه في حق النائم هو إذا استيقظ، لا ما قبل ذلك، وفي حق الناسي إذا ذكر. والله أعلم.

وأما إذا كانت المرأة أو الرجل يمكنه الذهاب إلى الحمام، لكن إن دخل لا يمكنه الخروج حتى يفوت الوقت، إما لكونه مقهوراً، مثل الغلام الذي لا يخليه سيده يخرج حتى يصلي، ومثل المرأة التي معها أولادها فلا يمكنها الخروج حتى تغسلهم، ونحو ذلك. فهؤلاء لا بد لهم من أحد أمور:

إما أن يغتسلوا ويصلوا في الحمام في الوقت، وإما أن يصلوا خارج الحمام بعـ د خروج الوقت، وإما أن يصلوا بالتيمم خارج الحمام. وبكل قول من هذه الأقوال يفتي طائفة.

لكن الأظهر أنهم يصلون بالتيمم خارج الحمام؛ لأن الصلاة في الحمام منهى عنها، وتفويت الصلاة حتى يخرج الوقت أعظم من ذلك. ولا يمكنه الخروج من هذين النهيين إلا بالصلاة بالتيمم في الوقت خارج الحمام.

وصار هذا كما لو لم يمكنه الصلاة إلا في موضع نجس في الوقت، أو في موضع طاهر بعد الوقت إذا اغتسل، أو يصلي بالتيمم في مكان طاهر في الوقت. فهذا أولى، لأن كلًا من ذينك منهى عنه.

وتنازع الفقهاء فيمن حبس في موضع نجس وصلى فيه: هل يعيد؟ على قولين:

أصحها: أنه لا إعادة عليه؛ بل الصحيح الذي عليه أكثر العلماء أنه إن كان قد صلى في الوقت كما أمر بحسب الإمكان فلا إعادة عليه، سواء كان العذر نادراً أو معتاداً؛ فإن الله لم يوجب على العبد الصلاة المعينة مرتين، إلا إذا كان قد حصل منه إخلال بواجب، أو فعل عرم. فأما إذا فعل الواجب بحسب الإمكان، فلم يأمره مرتين، ولا أمر الله أحداً أن يصلي الصلاة ويعيدها؛ بل حيث أمره بالإعادة لم يأمره بذلك ابتداء، كمن صلى بلا وضوء ناسياً، فإن هذا لم يكن مأموراً بتلك الصلاة، بل

<sup>(</sup>۲۹۱) سبق تخریجه.

اعتقاد أنه مأمور خطأ منه، وإنما أمره الله أن يصلي بالطهارة، فإذا صلى بغير طهارة كان عليه الإعادة.

كما أمر النبي على الذي توضأ وترك موضع ظفر من قدمه لم يصبه الماء أن يعيد الوضوء والصلاة. وكما أمر المسيء في صلاته أن يعيد الصلاة. وكما أمر المصلي خلف الصف وحده أن يعيد الصلاة.

فأما العاجز عن الطهارة، أو الستارة، أو استقبال القبلة، أو عن اجتناب النجاسة، أو عن إكمال الركوع، والسجود، أو عن قراءة الفاتحة، ونحو هؤلاء ممن يكون عاجزاً عن بعض واجباتها. فإن هذا يفعل ما قدر عليه، ولا إعادة عليه؛ كما قال تعالى:

﴿ فاتقوا الله ما استطعتم ﴾ (٢٩٢).

وكما قال النبي ﷺ: «إذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم»(٢٩٣٠).

\* \* \*

#### مسائل كثيرة:

وسئل: عن المرأة إذا كانت بعيدة عن الحمّام وحصل لها جنابة، وتخشى من الغسل في البيت من البرد. هل لها أن تتيمم وتصلّي؟

وإذا أراد زوجها الجماع، وتخاف من البرد عليه وعليها. هـل له أن يتيمم؟ أو يغتسل مع القدرة. وتتيمم هي؟ أم يترك الجماع. فإذا جـامعها وأرادت الـدخول إلى الحمام للتطهر، هل تتيمم وتجمع بين الصلاتين؟ أو تصلي في الحمام بالغسل؟

وهل لها إذا طهرت من الحيض ولم تغتسل أن تتيمم ويجامعها زوجها أم لا؟

وهل يحتاج التيمم للجنابة إلى وضوء أم لا؟ وإذا احتاج هل يقدم الوضوء، أم التيمم؟ وهل يحتاج التيمم لكل صلاة؟ أم يصلي الصلوات بتيمم واحد؟

وإذا طهرت المرأة آخر النهار ـ أو آخر الليل ـ وعجزت عن الغسل للبرد وغيره، هل تتيمم وتصلي؟ وهل تقضي صلاة الثيوم الذي طهرت فيه؟ أو الليلة؟ .

<sup>(</sup>۲۹۲) سورة: التغابن. آية: ١٦.

<sup>(</sup>۲۹۳) سبق تخریجه.

ومن أصابه جرح، أو كسر وعصّبه هل يمسح على العصابة، أم يتيمم عن الموضوء للمجروح؟ وبعض الأعضاء يعجز عن إمرار الماء عليه بسبب الجرح أو الكسر، وهل يترك الجماع في هذه الحالة، أو يفعله ويتيمم؟ ولو علم أن مدة المداواة تطول فيطول تيممه؟

وهل للمرأة أيضاً منع الزوج من الجماع إذا كانت لا تقدر على الغسل؟ أم تطيعه وتتيمم؟

ومن وجد الحمام بعيداً متى وصل إليه خرج الوقت هل يتيمم أم يذهب إليه ولو خرج الوقت؟

ومن خاف فوات الجماعة إذا تطهر بالماء هل يتيمم ليحصل على الجماعة، أم لا؟ ومن معه رفقة يريدون الجمع فهل الأفضل له الجمع معهم لتحصيل الجماعة؟ أم يصلي وحده في الوقت؟ وقد يكون هو إمامهم، فأيما أفضل في حقه جمعاً، أم الصلاة وحده في وقت كل صلاة؟ ومن كان له صناعة يعملها هو وصناع آخر، ويشق عليه الصلاة في وقتها، ويبطل الصناع هل يجمع بين الصلاتين؟ وكذلك إذا كان في حراثة وزراعة ويشق عليه طلب الماء هل يتيمم ويصلي؟

ومن يتيمم هل يقرأ القرآن في غير الصلاة؟ ويصلي ورده بالليل؟ وهل للمرأة الجنب أو الحائض أن تقرأ على ولدها الصغير؟ ومن لم يجد تراباً هل يتيمم على البساط أو الحصير إذا كان فيها غبار؟ .

فأجاب: الحمد لله رب العالمين. من أصابته جنابة من أحلام أو جماع، حلال أو حرام، فعليه أن يغتسل ويصلي، فإن تعذر عليه الاغتسال لعدم الماء أو لتضرره باستعماله: مثل أن يكون مريضاً يزيد الاغتسال في مرضه، أو يكون الهواء بارداً، وإن اغتسل خاف أن يمرض بصداع أو زكام أو نزلة، فإنه يتيمم ويصلي، سواء كان رجلاً أو امرأة، وليس له أن يؤخر الصلاة عن وقتها، وليس للمرأة أن تمنع زوجها من الجماع. بل له أن يجامعها، فإن قدرت على الاغتسال وإلا تيممت.

وكذلك الرجل إن قدر على الاغتسال وإلا تيمم، وله أن يجامعها قبل دخول الحمام، فإن قدرت على أن تغتسل وتصلي خارج الحمام فعلت، وإن خافت أن تفوتها الصلاة استترت في الحمام وصلت، ولا تفوت الصلاة، والجمع بين الصلاتين بطهارة

كاملة بالماء خير من أن يفرق بين الصلاتين بالتيمم، كما أمر النبي ﷺ المستحاضة أن تجمع بين الصلاتين بغسل واحد، وجعل ذلك خيراً من التفريق بوضوء.

وأيضاً فالجمع بين الصلاتين مشروع لحاجة دنيوية، فلأن يكون مشروعاً لتكميل الصلاة أولى، والجامع بين الصلاتين مصل في الوقت والنبي على جمع بين الظهر والعصر بعرفة في وقت الظهر؛ لأجل تكميل الوقوف واتصاله؛ وإلا فقد كان يمكنه أن ينزل فيصلي، فجمع بين الصلاتين لتكميل الوقوف، فالجمع لتكميل الصلاة أولى.

وأيضاً فإنه جمع بالمدينة للمطر، وهو نفسه على لم يكن يتضرر بالمطر، بل جمع لتحصيل الصلاة في الجماعة، والجمع لتحصيل الجماعة خير من التفريق والانفراد، والجمع بين الصلاتين خير من الصلاة في الحمام، فإن أعطان الإبل والحمام نهى النبي عن الصلاة فيها، والجمع مشروع. بل قد قال النبي على:

«من نام عن صلاة أو نسيها فليصلِّها إذا ذكرها فإن ذلك وقتها» (٢٩٤٠).

ثم إنه لما نام عن الصلاة انتقل.

وقال: «هذا وادحضرنا فيه الشيطان» (٢٩٥٠) فأخّر الصلاة عن الوقت المأمور به لكون البقعة حضر فيها الشيطان، وتلك البقعة تكره الصلاة فيها وتجوز؛ لكن يستحب الانتقال عنها، وقد نص على ذلك أحمد بن حنبل وغيره.

والحمام وأعطان الإبل مسكن الشياطين؛ ولهذا حبرّم الصلاة فيها، والجمع مشروع للمصلحة الراجحة، فإذا جمع لئلا يصلي في أماكن الشياطين، كان قد أحسن.

والمرأة إذا لم يكن يمكنها الجمع بطهارة الماء جمعت بطهارة التيمم، فإن الصلاة بالتيمم في الوقت المشروع خير من التفريق ومن الصلاة في الأماكن المنهى عنها.

وإذا أمكن الرجل والمرأة أن يتوضآ ويتيمها فعلا، فإن اقتصرا على التيمم أجزأهما في إحدى الروايتين للعلماء.

ومذهب أبي حنيفة ومالك لا يجمع بين طهارة الماء وطهارة التيمم ـ بين الأصل والبدل ـ بل إما هذا وإما هذا. ومذهب الشافعي وأحمد: بل يغتسل بالماء ما أمكنه، ويتيمم للباقى.

<sup>(</sup>۲۹۶) (۲۹۰) سبق تخریجه.

وإذا توضأ وتيمم فسواء قدم هذا أو هذا، لكن تقديم الوضوء أحسن، ويجوز أن يصلي الصلوات بتيمم واحد، كما يجوز بوضوء واحد، وغسل واحد، في أظهر قولي العلماء. وهو مذهب أبي حنيفة وأحمد في إحدى الروايتين لقول النبي على:

«الصعيد الطيب طهور المسلم ولو لم يجد الماء عشر سنين، فإذا وجدت الماء فأمسّه بشرتك فإن ذلك خرر (٢٩٦).

والمرأة إذا طهرت من الحيض، فإن قدرت على الاغتسال وإلا تيممت وصلّت، فإن طهرت في آخر الليل صلت المغرب فإن طهرت في آخر الليل صلت المغرب والعشاء، ولا يقضي أحد ما صلاه بالتيمم، وإذا كان الجرح مكشوفاً وأمكن مسحه بالماء فهو خير من التيمم.

وكذلك إذا كان معصوباً، أو كسر عظمه فوضع عليه جبيرة، فمسح ذلك بالماء خير من التيمم.

والمريض، والجريح، والمكسور إذا أصابته جنابة بجماع وغيره، والماء يضره يتيمم ويصلي، أو يمسح على الجبيرة ويغسل سائر بدنه إن أمكنه ويصلي.

وليس للمرأة أن تمنع زوجها الجماع، بل يجامعها، فإن قدرت على الاغتسال، وإلّا تيممت وصلّت.

وإذا طهـرت من الحيض لم يجامعهـا إلا بعـد الاغتسـال، وإلا تيممت ووطئهـا زوجها. ويتيمم الواطيء حيّث يتيمم للصلاة.

وإذا دخل وقت الصلاة كطلوع الفجر، ولم يمكنه إذا اغتسل أن يصلي حتى تطلع الشمس؛ لكون الماء بعيداً، أو الحمام مغلوقة، أو لكونه فقيراً وليس معه أجرة الحمام، فإنه يتيمم ويصلي في الوقت، ولا يؤخر الصلاة حتى يفوت الوقت.

وأما إذا استيقظ وقد ضاق الوقت عن الاغتسال، فإن كان الماء موجوداً فهذا يغتسل ويصلي بعد طلوع الشمس عند أكثر العلماء، فإن الوقت في حقه من حين استيقظ، بخلاف اليقظان فإن الوقت في حقه من حين طلوع الفجر.

ولا بد من الصلاة في وقتها، ولا يجوز تأخيرها عن الوقت لأحد أصلًا، لا بعذر،

<sup>(</sup>۲۹٦) سبق تخريجه.

ولا بغير عذر، لكن يصلي في الوقت بحسب الإمكان فيصلي المريض بحسب حاله في الوقت. كما قال النبي على لعمران بن حصين:

«صلِّ قائماً، فإن لم تستطع فقاعداً، فإن لم تستطع فعلى جنب» (٢٩٧٠).

فيصلي في الوقت قاعداً، ولا يصلي بعد خروج الوفت قائماً، وكذلك العراة، كالذين انكسرت بهم السفينة يصلون في الوقت عراة، ولا يؤخرونها ليصلوا في الثياب بعد الوقت.

وكذلك مَنْ اشتبهت عليه القبلة، فيصلي في الـوقت بالاجتهـاد، والتقليد، ولا يؤخرها ليصلي بعد الوقت باليقين.

وكذلك مَنْ كان عليه نجاسة في بدنه، أو ثوبه لا يمكنه إزالتها حتى تفوت الصلاة، فيصلي بها في الوقت، ولا يفوت الصلاة ليصلي طاهراً.

وكذلك مَنْ حُبِسَ في مكان نجس، أو كان في حمام، أو غير ذلك مما نهى عن الصلاة فيه، ولا يمكنه الخروج منه حتى تفوت الصلاة فإنه يصلي في الوقت، ولا يفوت الصلاة ليصلي في غيره.

فالصلاة في الموقت فرض بحسب الإمكان، والاستطاعة، وإن كانت صلاة ناقصة، حتى الخائف يصلي صلاة الخوف في الوقت بحسب الإمكان، ولا يفوتها ليصلي صلاة أمن بعد خروج الوقت، حتى في حال المقاتلة يصلي ويقاتل، ولا يفوت الصلاة ليصلي بلا قتال، فالصلاة المفروضة في الوقت، وإن كانت ناقصة، خير من تفويت الصلاة بعد الوقت وإن كانت كاملة؛ بل الصلاة بعد تفويت الوقت عمداً لا تقبل من صاحبها. ولا يسقط عنه إثم التفويت المحرم. ولو قضاها باتفاق المسلمين.

<sup>(</sup>۲۹۷) سبق تخریجه .



#### فصــل

وأما إذا خاف فوات الجنازة أو العيد، أو الجمعة، ففي التيمم نزاع، والأظهر أنه يصليها بالتيمم، ولا يفوتها، وكذلك إذا لم يمكنه صلاة الجماعة الواجبة إلا بالتيمم، فإنه يصليها بالتيمم.

ومذهب أحمد في إحدى الروايتين أنه يجوز التيمم للجنازة، مع أنه لا يختلف قوله في أنه يجوز أن يعيدها بوضوء، فليست العلة على مذهب تعذر الإعادة؛ بخلاف أبي حنيفة فإنه إنما علل ذلك بتعذر الإعادة، وفرق بين الجنازة، وبين العيد والجمعة، وأحمد لا يعلل بذلك فكيف والجمعة لا تعاد! وإنما تصلى ظهراً، وليست صلاة الظهر كالجمعة.

وكذلك إذا لم يمكنه صلاة الجمعة الواجبة إلا بالتيمم، فإنه يصليها بالتيمم، والجمع بين الصلاتين حيث يشرع في الصلاة في وقتها ليس بمفوت.

ولا يشترط للقصر ولا للجمع نية عند أكثر العلماء وهو مذهب مالك وأبي حنيفة، وهو إحدى القولين في مذهب أحمد؛ بل عليه يدل كلامه، وهو المنصوص عنه.

والقول الآخر: اختيار بعض أصحابه، وهو قول الشافعي.

والجمع بين الصلاتين يجوز لعذر، فالمسافر إذا جدَّ به السير جمع بين الظهر والعصر، وبين المغرب والعشاء. والمسافرون إذا غلب عليهم النعاس، وشق عليهم انتظار العشاء جمعوا بينها وبين المغرب، ولو كان الإمام لا ينام، فصلاته بهم إماماً جامعاً بين الصلاتين خير من صلاته وحده غير جامع.

والحراث إذا خاف إن طلب الماء يُسرق ماله، أو يتعطل عمله الذي يحتاج إليه صلى بالتيمم. وإن أمكنه أن يجمع بين الصلاتين بوضوء فهو خير من أن يفرق بينها.

وكذلك سائر الأعذار الذين يباح لهم التيمم: إذا أمكنهم الجمع بينها بطهارة الماء فهو خير من التفريق بينها بطهارة التيمم.

والجمع بين الصلاتين لمَنْ له عذر كالمطر، والريح الشديدة الباردة، ولَمَنْ به سلس البول، والمستحاضة: فصلاتهم بطهارة كاملة جمعاً بين الصلاتين، خير من صلاتهم بطهارة ناقصة مفرقاً بينها.

والمريض أيضاً له أن يجمع بين الصلاتين، لا سيها إذا كان مع الجمع صلاته أكمل، إما لكمال طهارته، وإما لإمكان القيام، ولو كانت الصلاتان سواء. لكن إذا فرق بينهها زاد مرضه، فله الجمع بينهها.

وقال أحمد بن حنبل: يجوز الجمع إذا كان لشغل.

قال القاضي أبو يعلى: الشغل الذي يبيح ترك الجمعة والجماعة.

وقال الشيخ موفق الدين بن قدامة المقدسي مبيناً عن هؤلاء: وهو المريض، ومَنْ له قريب يخاف موته، ومَنْ يدافع أحداً من الأخبثين، ومَنْ يحضره طعام وبه حاجة إليه، ومَنْ يخاف من سلطان يأخذه، أو غريم يلازمه ولا شيء معه يعطيه، والمسافر إذا خاف فوات القافلة، ومَنْ يخاف ضرراً في ماله، ومَنْ يرجو وجوده، ومَنْ يخاف من غلبة النعاس حتى يفوته الوقت، ومَنْ يخاف من شدة البرد، وكذلك في الليلة المظلمة إذا كان فيها وحل؛ فهؤلاء يعذروا وإن تركوا الجمعة والجماعة.

كذا حكاه ابن قدامة في «مختصر الهداية». فإنه يبيح لهم الجمع بين الصلاتين على ما قاله الإمام أحمد بن حنبل، والقاضي أبو يعلى.

والصُنَّاع، والفلاحون إذا كان في الوقت الخاص مشقة عليهم، مثل: أن يكون الماء بعيداً في فعل صلاة، وإذا ذهبوا إليه وتطهروا تعطل بعض العمل الذي يحتاجون إليه؛ فلهم أن يصلوا في الوقت المشترك فيجمعوا بين الصلاتين، وأحسن من ذلك أن يؤخروا الظهر إلى قريب العصر فيجمعوها ويصلوها مع العصر، وإن كان ذلك جمعاً في آخر وقت الظهر. وأول وقت العصر.

ويجوز مع بُعـد الماء أن يتيمم ويصلي في الوقت الخـاص، والجمع بـطهارة المـاء أفضل. والحمد لله وحده.

#### فصل

كل مَنْ جاز له الصلاة بالتيمم: من جنب، أو محدث، جاز له أن يقرأ القرآن خارج الصلاة، ويمس المصحف، ويصلي بالتيمم النافلة، والفريضة، ويرقي بالقرآن وغير ذلك، فإن الصلاة أعظم من القراءة.

فَمَنْ صلى بالتيمم كانت قراءته بالتيمم أولى، والقراءة خارج الصلاة أوسع منها في الصلاة، فإن المحدث يقرؤه خارج الصلاة، وكل ما يفعله بطهارة الماء في الوضوء والغسل، يفعله بطهارة التيمم إذا عدم الماء، أو خاف الضرر باستعماله.

وإذا أمكن الجنب الوضوء دون الغسل، فتوضأ وتيمم عن الغسل جاز، وإن تيمم ولم يتوضأ ففيه قولان :

قيل: يجزيه عن الغسل، وهو قول مالك، وأبي حنيفة.

وقيل : لا يجزيه، وهو قول الشافعي، وأحمد بن حنبل.

وإذا تيمم بالتراب الذي تحت حصير بيته جاز، وكذلك إذا كان هناك غبار لاصق ببعض الأشياء وتيمم بذلك التراب اللاصق جاز.

وأما قراءة الجنب والحائض للقرآن فللعلماء فيه ثلاثة أقوال :

قيل : يجوز لهذا ولهذا، وهو مذهب أبي حنيفة والمشهور من مذهب الشافعي، وأحمد.

وقيل : لا يجوز للجنب، ويجوز للحائض، إما مطلقاً، أو إذا خافت النسيان، وهو مذهب مالك. وقول في مذهب أحمد وغيره.

فإن قراءة الحائص القرآن لم يثبت عن النبي ﷺ فيه شيء غير الحديث المروى عن إسماعيل بن عياش، عن موسى بن عقبة، عن نافع، عن ابن عمر:

«لا تقرأ الحائض ولا الجنب من القرآن شيئاً »(٢٩٨).

رواه أبو داود، وغيره. وهو حديث ضعيف باتفاق أهل المعرفة بالحديث.

وإسماعيل بن عياش ما يرويه عن الحجازيين أحاديث ضعيفة؛ بخلاف روايته عن الشاميين، ولم يرو هذا عن نافع أحد من الثقات.

ومعلوم أن النساء كن يحضن على عهد رسول الله على ولم يكن ينههن عن قراءة القرآن.

كما لم يكن ينههن عن الذكر، والدعاء، بل أمر الحُيَّض أن يخرجن يـوم العيد، فيكبِّرنَ بتكبير المسلمين.

وأمر الحائض أن تقضي المناسك كلها إلا الطواف بالبيت : تلبي وهي حائض، وكذلك بمزدلفة ومتى، وغير ذلك من المشاعر.

وأما الجنب فلم يأمره أن يشهد العيد، ولا يصلي، ولا أن يقضي شيئاً من المناسك : لأن الجنب يمكنه أن يتطهر فلا عذر له في ترك الطهارة، بخلاف الحائض فإن حدّثها قائم لا يمكنها مع ذلك التطهر.

ولهذا ذكر العلماء ليس للجنب أن يقف بعرفة، ومزدلفة، ومنى حتى يطهر، وإن كانت الطهارة ليست شرطاً في ذلك. لكن المقصود أن الشارع أمر الحائض أمر إيجاب أو استحباب بذكر الله ودعائه، مع كراهة ذلك للجنب.

فعُلم أن الحائض يرخص لها فيها لا يـرخص للجنب فيه : لأجـل العذر. وإن كانت عدتها أغلظ، فكذلك قراءة القرآن لم ينهها الشارع عن ذلك.

وإن قيل: إنه نهى الجنب، لأن الجنب يمكنه أن يتطهر، ويقرأ، بخلاف الحائض؛ تبقى حائضاً أياماً فيفوتها قراءة القرآن، تفويت عبادة تحتاج إليها مع عجزها عن الطهارة، وليست القراءة كالصلاة، فإن الصلاة يشترط لها الطهارة مع الحدث الأكبر، والأصغر، والقراءة تجوز مع الحدث الأصغر بالنص، واتفاق الأئمة.

والصلاة يجب فيها استقبال القبلة، واللباس، واجتناب النجاسة، والقراءة لا

<sup>(</sup>۲۹۸) سبق تخریجه .

بجب فيها شيء من ذلك، بل كان النبي على يضع رأسه في حجر عائشة رضي الله عنها وهي حائض، وهو حديث صحيح (٢٩٩).

وفي صحيح مسلم أيضاً : يقول الله عز وجل للنبي ﷺ : «إني منزل عليك كتاباً لا يغسله الماء، تقرأه نائماً، ويقظاناً»(٣٠٠).

فتجوز القراءة قائماً، وقاعداً وماشياً، ومضطجعاً، وراكباً.

\* \* \*

### الأرمد إذا أصابته جنابة :

وسئل: عن رجل أرمد فلحقته جنابة، ولا يقدر يتطهر بماء مسخن، ولا بـارد، ويقدر على الوضوء. فما يصنع؟.

فأجاب : الحمد لله : إذا كان به رمد، فإنه يغسل ما استطاع من بدنه، وما يضره الماء ـ كالعين وما يقاربها ـ ففيه قولان للعلماء :

أحدهما: يتيمم، وهو مذهب الشافعي، وأحمد.

والثاني : ليس عليه تيمم، وهو مذهب أبي حنيفة، ومالك، لكن غسل أكثر البدن الذي يمكن غسله واجب باتفاقهم، والله أعلم.

\* \* \*

### هل يجوز تأخير الصلاة بسبب الجنابة :

وسئل: عن رجل باشر امرأته وهو في عافية. فهل له أن يصبر بالتطهر إلى أن يتضاحى النهار؟ أم يتيمم ويصلي؟ أفتونا مأجورين؟.

فأجاب: الحمد لله: لا يجوز له تأخير الصلاة حتى يخرج الوقت، بل عليه إن قدر على الاغتسال بماء بارد، أو حار أن يغتسل ويصلي في الوقت، وإلا تيمم؛ فإن التيمم لخشية البرد جائز باتفاق الأئمة، وإذا صلى بالتيمم فلا إعادة عليه، لكن إذا تمكن من الاغتسال اغتسل. والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>۲۹۹) انظر: سنن النسائي، كتاب الطهارة باب ۱۷۳، ۱۷۶، وكتاب الحيض باب ۱۹، ۱۹، ۱۹، (۳۰۰) سبق تخريجه.

## هل يجوز التيمم للمرأة التي بها مرض في عينيها وثقل في جسمها :

وسئل: عن امرأة بها مرض في عينيها، وثقل في جسمها من الشحم، وليس لها قدرة على الحمّام؛ لأجل الضرورة، وزوجها لم يدعها تطهر، وهي تطلب الصلاة، فهل يجوز لها أن تغسل جسمها الصحيح؟ وتتيمم عن رأسها؟.

فأجاب: نعم، إذا لم تقدر على الاغتسال في الماء البارد، ولا الحار فعليها أن تصلى في الوقت بالتيمم، عند جماهير العلماء.

لكن مذهب الشافعي، وأحمد : أنها تغسل ما يمكن، وتتيمم للباقي.

ومذهب أبي حنيفة، ومالك : إن غسلت الأكثر لم تتيمم، وإن لم يمكن إلا غسل الأقل تيممت، ولا غسل عليها.

#### \* \* \*

# هل يجوز للمحتلم أن يتيمم ويصلي إماماً؟.

وسئل: عن رجل سافر مع رفقة وهو إمامهم، ثم احتلم في يـوم شديـد البرد، وخاف على نفسه أن يقتله البرد فتيمم، وصلى بهم، فهل يجب عليـه إعادة؟ وعـلى مَنْ صلى خلفه أم لا؟.

### فأجاب : هذه المسألة هي ثلاث مسائل :

الأولى : أن تيممه جائز، وصلاته جائزة، ولا غسل عليه، والحالة هذه، وهذا متفق عليه بين الأئمة.

وكذلك هذا معروف عن ابن عباس.

الثانية : أنه هل يؤم المتوضئين؟ .

فالجمهور على أنه يؤمهم، كما أمَّهم عمرو بن العاص، وابن عباس، وهذا مذهب: مالك، والشافعي، وأحمد، وأصح القولين في مذهب أبي حنيفة.

ومذهب أبي محمد : أنه لا يؤمهم .

الثالثة : في الإعادة.

فالمأموم لا إعادة عليه. بالاتفاق، مع صحة صلاته، وأما الإمام أو غيره إذا صلى بالتيمم لخشية البرد.

فقيل: يعيد مطلقاً، كقول الشافعي.

وقيل يعيد في الحضر فقط، دون السفر، كقول له، ورواية عن أحمد.

وقيل: لا يعيد مطلقاً كقول مالك، وأحمد في الرواية الأخرى. وهذا هو الصحيح؛ لأنه فعل ما قدر عليه، فلا إعادة عليه؛ ولهذا لم يأمر النبي على عمرو بن العاص بإعادة، ولم يثبت فيه دليل شرعي يفرق بين الأعذار المعتادة، وغير المعتادة، والله أعلم.

\* \* \*

## تيمم الجنب إذا خاف البرد:

وسئل: عن رجل أصابته جنابة، ولم يقدر على استعمال الماء من شدة البرد، أو الخوف والإنكار عليه، فهل إذا تيمم، وصلى، وقرأ، ومس، المصحف، وتهجد بالليل إماماً يجوز له ذلك، أم لا؟.

وهل يعيد الصلاة أم لا؟ وإلى كم يجوز له التيمم؟.

فأجاب: إذا كان خائفاً من البرد إن اغتسل بالماء يمرض، أو كان خائفاً إن اغتسل أن يرمى بما هو بريء منه، ويتضرر بذلك أو كان خائفاً بينه وبين الماء عدو، أو سبع يخاف ضرره إن قصد الماء، فإنه يتيمم ويصلي من الجنابة والحدث الأصغر.

وأما الإعـادة: فقـد تنازع العلماء في التيمم لخشيـة البرد، هـل يعيد في السفـر والحضر؟ أو لا يعيد فيهما؟ أو يعيد في الحضر فقط؟.

على ثلاثة أقوال: والأشبه بالكتاب والسُّنَّة أنه لا إعادة عليه بحال.

ومَنْ جازت له الصلاة جازت له القراءة، ومس المصحف، والمتيمم يؤم المغتسل عند جمهور العلماء، وهو مذهب الأئمة الأربعة، إلا محمد بن الحسن. والله أعلم.

\* \* \*

# تيمم مَنْ به جراحة في يده:

وسئل رحمه الله: عن التيمم إذا كان في يده جراحة، وتوضأ وغسل وجهه، فهل يلزمه أن يتيمم عند غسل اليدين؟ أم يكمل وضوءه إلى آخره؟ ثم بعد ذلك يتيمم؟.

وإن كانت الجراحة مشدودة: فهل يلزمه أن يحل الجراح، ويغسل جميع الصحيح؟ أم يغسل ما ظهر منها، ويترك الشد على حاله؟.

فأجاب : الحمد لله : هذه المسألة فيها نزاع، هما قولان في مذهب أحمد وغيره.

والصحيح : أن له أن يؤخر التيمم حتى يفرغ من وضوئه، بل هذا الذي ينبغي أن يفعله إذا قيل : إنه يجمع بين الوضوء، والتيمم. فإن مذهب أبي حنيفة، ومالك : أنه لا يحتاج إلى تيمم، ولكن مذهب الشافعي، وأحمد : أن يجمع بينها، وإذا جبرها مسح عليها، سواء كان جبرها على وضوء أو غير وضوء.

وكذلك إذا شد عليها عصابة، ولا يحتاج إلى تيمم في ذلك، هذا أصح أقوال العلماء، والله أعلم.

#### \* \* \*

# إذا لم يجد الرجل ماءً ولا تراباً:

وسئل: عن رجل جنب، وهو في بيت مبلط عادم فيه التراب، مغلوق عليه الباب، ولم يعلم متى يكون الخروج منه، فهل يترك الصلاة إلى وجود الماء والتراب؟ أم لا؟

#### فأجاب :

إذا لم يقدر على استعمال الماء، ولا على التمسح بالصعيد، فإنه يصلي بلا ماء، ولا يتيمم عند الجمهور، وهذا أصح القولين.

وهل عليه الإعادة؟ على قولين:

أظهرهما : أنه لا إعادة عليه، فإن الله يقول : ﴿ فَاتَّقُوا اللهُ مَا استطعتم ﴾ (٣٠١).

<sup>(</sup>٣٠١) سورة: التغابن. آية: ٦.

وقال النبي ﷺ : «إذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم» (٣٠٢). ولم يأمر العبد بصلاتين، وإذا صلى قرأ القراءة الواجبة. والله أعلم.

#### \* \* \*

# هل يجوز تأخير الصلاة للجنب إذا نام واستيقظ قبيل طلوع الشمس :

وسئل: عن رجل نام وهو جنب فلم يستيقظ إلا قريب طلوع الشمس، وخشي من الغسل بالماء البارد في وقت البرد، وإن سخن الماء خرج الوقت، فهل يجوز لـه أن يفوت الصلاة إلى حيث يغتسل، أو يتيمم ويصلى؟.

فأجاب : هذه المسألة فيها قولان للعلماء.

فالأكثر: كأبي حنيفة، والشافعي، وأحمد يأمرونه بطلب الماء، وإن صلى بعد طلوع الشمس.

ومالك يأمره أن يصلي للوقت بالتيمم؛ لأن الوقت مقدم على غيره من واجبات الصلاة، بدليل أنه إن استيقظ في الوقت وعلم أنه لا يجد الماء إلا بعد الوقت فإنه يصلي بالتيمم في الوقت بإجماع المسلمين، ولا يصلي بعد خروج الوقت بالغسل.

«من نام عن صلاة أو نسيها فليصلِّها إذا ذكرها» (٣٠٣).

وإذا كان إنما أمر بها بعد الانتباه فعليه فعلها بحسب ما يمكن من الاغتسال المعتاد، فيكون فعلها بعد طلوع الشمس فعلا في الوقت الذي أمر الله بالصلاة فيه. والله أعلم.

#### \* \* \*

إذا استيقظ رجل وقد أجنب قبيل طلوع الشمس هل يتوضأ ويصلي؟ أم يغتسل؟ وسئل: عن رجل أجنب واستيقظ، وقد طلع الفجر، ثم أراد أن يغتسل فخاف أن تطلع الشمس فتوضأ وصلى، وبعد الصلاة اغتسل، فهل تجزى الصلاة أم لا؟.

<sup>(</sup>۳۰۲) (۳۰۳) سبق تخریجه.

فأجاب : إذا أدركته الجنابة فعليه أن يغتسل ويصلي في الوقت، وليس له أن يؤخر الغسل، فإن كان لم يستيقظ إلا وقت طلوع الشمس، فأكثر العلماء يقولون : يغتسل ويصلي بعد طلوع الشمس ولا يصلي جنباً. وبعضهم قال : يصلي في الوقت بالوضوء، والتيمم.

لكن الأول أصح، والله أعلم.

\* \* \*

وسئل : عن الجنب إذا انتبه من نومه وهو في الحضر قبل خروج الوقت بقليل، هل يتيمم ويصلي في الوقت؟ أو يغتسل ويصلي بعد خروج الوقت؟ .

فأجاب رحمه الله : يغتسل ولا يصلي بالتيمم في مثـل هذه الصـورة، عند أكـثر العلماء. والله أعلم.

\* \* \*

وسئل شيخ الإسلام: إذا دخل وقت الصلاة وهو جنب، ويخشى إن اشتغل بفعل الطهارة يفوته الوقت، فهل يباح له التيمم؟ أم لا؟.

فأجاب : إذا دخل وقت الصلاة وهو مستيقظ والماء بعيد منه يخـاف إن طلبه أن تفوته الصلاة، أو كان الوقت بارداً يخاف إن سخّنه أو ذهب إلى الحمام فاتت الصلاة، فإنه يصلي بالتيمم في مذهب أحمد، وجمهور العلماء.

وإن استيقظ آخر الوقت وخاف إن تطهر طلعت الشمس، فإنه يصلي هنا بالوضوء بعد طلوع الشمس، فإن عند جمهور العلماء اختلافاً. كإحدى الروايتين عن مالك، فإنه هنا إنما خوطب بالصلاة بعد استيقاظه، ومَنْ نام عن صلاة صلاها إذا استيقظ، وكان ذلك وقتها في حقه.

\* \* \*

وسئل: عن أقوام خرجوا من قرية إلى قرية ليصلوا الجمعة فيها، فوجدوا الصلاة قد أقيمت، وبعضهم على غير وضوء، لو ذهب ليتوضأ فاتته الصلاة، فهل يتيمم؟

فأجاب: هذه المسألة فيها نزاع، والأظهر أنهم إذا لم تمكنهم صلاة الجمعة إلا بالتيمم صلوا بالتيمم. والله أعلم.

\* \* \*

وسئل: عن المسافر يصل إلى ماء، وقد ضاق الوقت فإن تشاغل بتحصيله خرج الوقت، فهل له أن يصلى بالتيمم؟

فأجاب: أما المسافر إذا وصل إلى ماء وقد ضاق الوقت فإنه يصلي بالتيمم على قول جمهور العلماء، وكذلك لو كان هناك بئر لكن لا يمكن أن يصنع له حبلًا حتى يخرج الوقت، أو يمكن حفر الماء، ولا يحفر حتى يخرج الوقت، فإنه يصلي بالتيمم.

وقد قال بعض الفقهاء من أصحاب الشافعي، وأحمد: أنه يغتسل ويصلي بعد خروج الوقت، لاشتغاله بتحصيل الشرط، وهذا ضعيف لأن المسلم أمر أن يصلي في الوقت بحسب الإمكان، فالمسافر إذا علم أنه لا يجد الماء حتى يفوت الوقت كان فرضاً عليه أن يصلي بالتيمم في الوقت باتفاق الأئمة، وليس له أن يؤخر الصلاة حتى يصل إلى الماء، وقد ضاق الوقت بحيث لا يمكنه الاغتسال والصلاة حتى يخرج الوقت.

بل إذا فعل ذلك كان عاصياً بالاتفاق، وحينئذ فإذا وصل إلى الماء وقد ضاق الوقت فغرضه إنما هو الصلاة بالتيمم في الوقت، وليس هو مأموراً بهذا الاستعمال الذي يفوته معه الوقت.

بخلاف المستيقظ آخر الوقت، والماء حاضر، فإن هذا مأمور أن يغتسل ويصلي، ووقته من حين يستيقظ، لا من حين طلوع الفجر.

بخلاف مَنْ كان يقطاناً عند طلوع الفجر، أو عند زوالها، إما مقيماً، وإما مسافراً، فإن الوقت في حقه من حينئذ.

\* \* \*

وسئل: عن التيمم: هل يجوز لأحد أن يصلي به السنن الراتبة والفريضة، وأن يقتصر عليه إلى أن يحدث؟ أم لا؟

فأجاب: نعم يجوز له في أظهر قولي العلماء أن يصلي بالتيمم، كما يصلي بالوضوء، فيصلى به الفرض والنفل، ويتيمم قبل الوقت، وهذا مذهب أبي حنيفة، وأحمد في

إحدى الروايتين عنه، ولا ينقض التيمم لا ما ينقض الوضوء، والقدرة على استعمال الماء، والله أعلم.

\* \* \*

### صلاة الحاقن بوضوئه:

وسئل رحمه الله: عن الحاقن: أيما أفضل: يصلي بوضوء محتقناً، أو أن يحدث، ثم يتيمم لعدم الماء؟

فأجاب: صلاته بالتيمم بلا احتقان أفضل من صلاته بالوضوء مع الاحتقان، فإن هذه الصلاة مع الاحتقان مكروهة، منهى عنها. وفي صحتها روايتان.

وأما صلاته بالتيمم فصحيحة، لا كراهة فيها بالاتفاق. والله أعلم.

\* \* \*

### فتاوى باب الحيض

وسئل شيخ الإسلام: عما يروى عن النبي ﷺ أنه قال:

«الحيض للجارية: البكر ثلاثة أيام ولياليهن، وأكثره خمسة عشر» (٣٠٤).

هل هو صحيح؟ وما تأويله على مذهب الشافعي وأحمد؟

فأجاب: أما نقل هذا الخبر عن النبي على الله على الله عن أبي الحلاء بل هو كذب موضوع، باتفاق علماء الحديث، ولكن هو مشهور عن أبي الخلد عن أنس، وقد تكلم في أبي الخلد.

وأما الذين يقولون: أكثر الحيض خمسة عشر، كما يقوله: الشافعي وأحمد، ويقولون: أقله يوم، كما يقوله: الشافعي وأحمد. أو لا حَدَّ له كما يقوله مالك.

فهم يقولون: لم يثبت عن النبي ﷺ ولا عن أصحابه في هذا شيء، والمرجع في ذلك إلى العادة، كما قلنا. والله أعلم.

\* \* \*

## جماع الحائض:

وسئل: عن جماع الحائض هل يجوز أم لا؟

فأجاب: وطء الحائض لا يجوز باتفاق الأئمة، كما حرم الله ذلك ورسوله على -، فإن وطئها وكانت حائضاً ففي الكفارة عليه نزاع مشهور، وفي غسلها من الجنابة دون الحيض نزاع بين العلماء.

ووطء النفساء كوطء الحائض حرام باتفاق الأثمة.

<sup>(</sup>۳۰٤) سبق تخريجه .

لكن له أن يستمتع من الحائض، والنفساء بما فوق الإزار، وسواء استمتع منها بفمه، أو بيده، أو برجله، فلو وطئها في بطنها واستمنى. جاز.

ولو استمتع بفخذيها ففي جوازه نزاع بين العلماء، والله أعلم.

\* \* \*

## جماع الحائض بعد أن تطهر بدون غسل:

وسئل: عن المرأة تطهر من الحيض، ولم تجد ماءاً تغتسل به، هـل لزوجهـا أن يطأها قبل غسلها من غير شرط؟

فأجاب: أما المرأة الحائض إذا انقطع دمها فلا يطؤها زوجها حتى تغتسل، إذا كانت قادرة على الاغتسال، وإلا تيممت. كما هو مذهب جمهور العلماء: كمالك، وأحمد، والشافعي.

وهذا معنى ما يــروى عن الصحابـة حيث رُوي عن بضعة عشر من الصحــابة ــ منهم الخلفاء ــ أنهم قالوا: في المعتدة هو أحق بها ما لم تغتسل من الحيضة الثالثة.

والقرآن يدل على ذلك، قال الله تعالى:

﴿ فلا تقربوهن حتى يطهر ن فإذا تطهر ن فأتوهن من حيث أمركم الله ﴾ (٥٠٠٠).

قال مجاهد: حتى يطهرن، يعني ينقطع الدم، فإذا تطهرن اغتسلن بالماء، وهو كما قال مجاهد.

وإنما ذكر الله غايتين على قراءة الجمهور، لأن قوله:

وحتى يطهر ن<sup>(٣٠٦)</sup>.

غاية التحريم الحاصل بالحيض، وهو تحريم لا يزول بالاغتسال ولا غيره، فهذا التحريم يزول بانقطاع الدم، ثم يبقى الوطء بعد ذلك جائزاً بشرط الاغتسال، لا يبقى محرماً على الإطلاق، فلهذا قال:

﴿ فَإِذَا تَطْهُرُ نَ فَأَتُوهُنَ مِنْ حَيْثُ أُمْرِكُمُ اللهِ ﴾ (٣٠٧) .

<sup>(</sup>٣٠٥) سورة: البقرة. آية: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣٠٦) سورة: البقرة. آية: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣٠٧) سورة: البقرة. آية: ٢٢٢.

وهذا كقوله: ﴿ فَإِنْ طَلَقُهَا فَلَا تَحُلُّ لَهُ مِنْ بِعَدْ حَتَّى تَنْكُحُ زُوجًا غَيْرُهُ ﴾ (٣٠٨).

فنكاح الزوج الثاني غاية التحريم الحاصل بالثلاث، فإذا نكحت الزوج الثاني زال ذلك التحريم، لكن صارت في عصمة الثاني، فحرمت لأجل حقه، لا لأجل الطلاق الثلاث. فإذا طلقها جاز للأول أن يتزوجها.

وقد قال بعض أهل الظاهر: المراد بقوله: ﴿ فَإِذَا تَطَهُرُنَ ﴾ أي: غسلن فروجهن، وليس بشيء؛ لأن الله قد قال:

﴿وَإِنْ كُنْتُمْ جُنِّباً فَاطْهُرُوا﴾ (٣٠٩).

فالتطهر في كتاب الله هو الاغتسال.

وأما قوله: ﴿إِنَّ اللَّهُ يُحِبُ التَّوَابِينَ وَيُحِبُ المُتَطَّهُرِينَ ﴾ (٣١٠).

فهذا يدخل فيه المغتسل، والمتوضىء، والمستنجي، لكن التطهر المقرون بالحيض كالتطهر المقرون بالجنابة. والمراد به الاغتسال.

وأبو حنيفة ـ رحمه الله ـ يقول: إذا اغتسلت، أو مضى عليها وقت صلاة، أو انقطع الدم لعشرة أيام حلت؛ بناء على أنه محكوم بطهارتها في هذه الأحوال. وقول الجمهور هو الصواب. كما تقدم والله أعلم.

\* \* \*

وسئل رحمه الله: عن إتيان الحائض قبل الغسل؟

وما معنى قول أبي حنيفة: فإن انقطع الدم لأقل من عشرة أيام لم يجز وطؤها حتى تغتسل؟

وإن انقطع دمها لعشرة أيام جاز وطؤها قبل الغسل؟

وهل الأثمة موافقون على ذلك؟

فأجاب: أما مذهب الفقهاء: كمالك، والشافعي، وأحمد، فإنه لا يجوز وطؤها. حتى تغتسل.

<sup>(</sup>٣٠٨) سورة: البقرة. آية: ٢٣٠.

<sup>(</sup>٣٠٩) سورة: المائدة. آية: ٦.

<sup>(</sup>٣١٠) سورة: البقرة. آية: ٢٢٢.

كيا قال تعالى: ﴿ولا تقربوهن حتى يطهرن فإذا تطهرن فأتوهن من حيث أمركم الله ﴾ (٣١١).

وأما أبو حنيفة: فيجوز وطأها إذا انقطع لأكثر الحيض، أو مرَّ عليها وقت الصلاة فاغتسلت، وقول الجمهور هو الذي يدل عليه ظاهر القرآن والأثار.

\* \* \*

# وسئل: عن الحديثين المتفق عليهما في الصحيحين:

أحدهما: عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ «أن فاطمة بنت أبي حبيش سألت النبي ـ عقالت: إني استحاض فلا أطهر، أفأدع الصلاة؟ فقال: إن ذلك عرق، ولكن دعي الصلاة قدر الأيام التي كنت تحيضين فيها، ثم اغتسلي وصلي»(٣١٢).

وفي رواية: «وليست بالحيضة، فإذا أقبلت الحيضة فاتركي الصلاة، فإذا ذهب قدرها فاغسلي عنك الدم وصلي».

والحديث الثاني: عن عائشة أيضاً \_ رضي الله عنها \_: «أن أم حبيبة استحيضت سبع سنين، فسألت رسول الله عن ذلك، فأمرها أن تغتسل لكل صلاة»(٣١٣).

فهل كانت تغتسل الغسل الكامل المشروع؟ أم كانت تغسل الدم وتتوضأ؟ ومع هذا فهل كانت ناسية لأيام الحيض؟ أم كانت مبتدأة؟

وهل نسخ أحد الحديثين الآخر؟ وأيهما كان الناسخ؟

وهل إذا ابتليت المرأة بما ابتليت به أم حبيبة أن تغتسل الغسل الكامل؟ وإذا أمرت بالغسل فيكون هذا من الحرج العظيم؟ وقد قال الله تعالى:

﴿ما جعل عليكم في الدين من حرج ﴾ (٣١٤).

وهل في ذلك نزاع بين الأئمة؟؟.

فأجاب: ليس أحد الحديثين ناسخاً للآخر، ولا منافاة بينها. فإن الحديث

<sup>(</sup>٣١١) سورة: البقرة. آية: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣١٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣١٣) سيأتي تخريجه.

<sup>(</sup>٣١٤) سورة: الحج. آية: ٧٨.

الأول: فيمن كانت لها عادة تعلم قدرها، فإذا استحيضت قعدت قدر العادة.

ولهذا قال: «فدعي الصلاة قدر الأيام التي كنت تحيضين فيها» (٣١٥).

وقال: «إذا أقبلت الحيضة فدعي الصّلاة، فإذا ذهب قدرها فاغسلي عنك الـدم وصلى».

وبهذا الحديث أخذ جمهور العلماء في المستحاضة المعتادة. أنها ترجع إلى عادتها، وهو مذهب أبي حنيفة والشافعي والإمام أحمد.

لكنهم متنازعون لو كانت مميزة تميز الدم الأسود من الأحمر: فهل تقدم التمييز على العادة؟ أم العادة على التمييز؟

فمنهم من يقدم التمييز على العادة. وهـو مذهب الشـافعي، وأحمد في إحـدى الروايتين.

والثاني: في أنها تقدم العادة، وهو ظاهر الحديث، وهو مذهب أبي حنيفة، وأحمد في أظهر الروايتين عنه؛ بل أبو حنيفة لم يعتبر التمييز كها أن مالكاً لم يعتبر العادة؛ لكن الشافعي، وأحمد يعتبران هذا، وهذا والنزاع في التقديم.

وأما الحديث الثاني: فليس فيه أن النبي على أمرها أن تغتسل لكل صلاة، ولكن أمرها بالغسل مطلقاً، فكانت هي تغتسل لكل صلاة، والغسل لكل صلاة مستحب؛ ليس بواجب عند الأئمة الأربعة، وغيرهم، إذا قعدت أياماً معلومة هي أيام الحيض ثم اغتسلت، كما تغتسل من انقطع حيضها ثم صلت وصامت في هذه الاستحاضة، بل الواجب عليها أن تتوضأ عند كل صلاة من الصلوات الخمس عند الجمهور، كأبي حنيفة، والشافعي، وأحمد.

وأما مالك فعنده ليس عليها وضوء ولا غسل، فإن دم الاستحاضة لا ينقض الوضوء عنده، لا هو ولا غيره من النادرات.

وقد احتج الأكثرون بما في الترمذي وغيره: أن النبي ـ ﷺ ـ أمر المستحاضة أن تتوضأ لكل صلاة.

وهذه المستحاضة الثانية لم تكن مبتدأة، وإن كان ذلك قد ظنه بعض الناس، فإنها

<sup>(</sup>٣١٥) سبق تخريجه.

كانت عجوزاً كبيرة، وإنما حملوا أمرها على أنها كانت ناسية لعادتها.

وفي السنن: «أنها أمرت أن تحيض ستاً أو سبعاً» (٣١٦).

كما جاء ذلك في حديث سلمة بنت سهل، وبهذا احتج الإمام أحمد، وغيره، على أن المستحاضة المتميزة تجلس ستاً أو سبعاً، وهو غالب الحيض.

وفي المستحاضة: عن النبي على ثلاث سنن: سنة في العادة لمن تقدم، وسنة في المميزة وهو قوله:

«دم الحيض أسود يعرف» (٣١٧).

وسنة في غالب الحيض، وهو قوله:

«تحيَّضي ستاً أو سبعاً، ثم اغتسلي، وصلي ثلاثاً وعشرين، أو أربعاً وعشرين، كما تحيض النساء، ويطهرن لميقات حيضهن وطهرهن (٣١٨).

والعلماء لهم في الاستحاضة نزاع فإن أمرها مشكل لاشتباه دم الحيض بدم الاستحاضة، فلا بد من فاصل يفصل هذا من هذا.

والعلامات التي قيل بها ستة:

إما العادة فإن العادة أقوى العلامات؛ لأن الأصل مقام الحيض دون غيره.

وإما التمييز؛ لأنه الدم الأسود، والثخين المنتن أولى أن يكون حيضاً من الأحمر.

وإما اعتبار غالب عادة النساء؛ لأن الأصل إلحاق الفرد بالأعم الأغلب، فهذه العلامات الثلاث تدل عليها السُنَّة والاعتبار، ومن الفقهاء مَنْ يجلسها ليلة وهو أقل الحيض، ومنهم مَنْ يجلسها الأكثر؛ لأنه أصل دم الصحة. ومنهم من يلحقها بعادة نسائها.

وهل هذا حكم الناسية، أو حكم المبتدأة والناسية جميعاً فيه نزاع؟ وأصوب الأقوال اعتبار العلامات التي جاءت بها السنة، وإلغاء ما سوى ذلك.

<sup>(</sup>٣١٦) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣١٧) رواه أبو داود في كتاب الطهارة باب ١١٥، ١٣٠، ١٣٨، والنسائي في كتــاب الطهــارة باب ١٣٧، وكتاب الحيض باب ٦.

<sup>(</sup>٣١٨) سبق تخريجه.

وأما المتميزة فتجلس غالب الحيض، كها جاءت به السنة، ومَنْ لم يجعل لها دماً محكوماً بأنه حيض، بل أمرها بالاحتياط مطلقاً، فقد كلفها أمراً عظيهاً لا تأتي الشريعة بمثله، وفيه تبغيض عبادة الله إلى أهل دين الله، وقد رفع الله الحرج عن المسلمين، وهو من أضعف الأقوال جداً.

وأصل هذا أن الدم باعتبار حكمه لا يخرج عن خمسة أقسام:

دم مقطوع بأنه حيض: كالدم المعتاد الذي لا استحاضة معه.

ودم مقطوع بأنه استحاضة: كدم الصغيرة.

ودم يحتمل الأمرين، لكن الأظهر أنه حيض، وهو: دم المعتادة، والمميزة ونحوهما من المستحاضات، الذي يحكم بأنه حيض.

ودم يحتمل الأمرين، والأظهر أنه دم فساد، وهو: الدم الذي يحكم بأنه استحاضة من دماء هؤلاء.

ودم مشكوك فيه لا يترجح فيه أحد الأمرين، فهذا يقول به طائفة من أصحاب الشافعي وأحمد وغيرهما، فيوجبون على مَنْ أصابها أن تصوم وتصلي ثم تقضي الصوم. والصواب أن هذا القول باطل لوجوه:

أحدها: أن الله تعالى يقول:

﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لَيْضُلُ قُومًا بَعْدُ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَّى بِبِينَ لَهُمْ مَا يَتَّقُونَ ﴾ (٣١٩).

فالله تعالى قد بين للمسلمين في المستحاضة وغيرها ما تتقيه من الصلاة، والصيام، في زمن الحيض، فكيف يقال: إن الشريعة فيها شك مستمر يحكم به الرسول وأمته؟!

نعم: قد يكون شك خاص ببعض الناس: كالذي يشك هل أحدث أم لا؟ كالشبهات التي لا يعلمها كثير من الناس، فأما شك وشبهة تكون في نفس الشريعة فهذا باطل، والذين يجعلون هذا دم شك يجعلون ذلك حكم الشرع؛ لا يقولون: نحن شككنا؛ فإن الشاك لا علم عنده فلا يجزم، وهؤلاء يجزمون بوجوب الصيام وإعادته لشكهم.

<sup>(</sup>٣١٩) سورة: التوبة. آية: ١١٥.

الوجه الثاني: أن الشريعة ليس فيها إيجاب الصلاة مرتين، ولا الصيام مرتين، إلا بتفريط من العبد. فأما مع عدم تفريطه فلم يوجب الله صوم شهرين في السنة، ولا صلاة ظهرين في يوم، وهذا مما يعرف به ضعف قول مَنْ يوجب الصلاة، ويوجب إعادتها. فإن هذا أصل ضعيف. كما بسط القول عليه في غير هذا الموضع.

ويدخل في هذا من يأمر بالصلاة خلف الفاسق وإعادتها، وبالصلاة مع الأعذار النادرة التي لا تتصل وإعادتها، ومَنْ يأمر المستحاضة بالصيام مرتين ونحو ذلك مما يوجد في مذهب الشافعي، وأحمد في أحد القولين.

فإن الصواب ما عليه جمهور المسلمين أن مَنْ فعل العبادة كما أمر بحسب وسعم فلا إعادة عليه، كما قال تعالى:

﴿ فاتقوا الله ما استطعتم ﴾ (٣٢٠).

ولم يعرف قط أن رسول الله على أمر العبد أن يصلي الصلاة مرتين، لكن يأمر بالإعادة مَنْ لم يفعل ما أمر به مع القدرة على ذلك، كما قال للمسيء في صلاته:

«إِرجع فصلً فإنك لم تصلً».

وكما أمر من صلى خلف الصف وحده أن يعيد الصلاة.

فأما المعذور كالذي يتيمم لعدم الماء، أو خوف الضرر باستعماله لمرض، أو لبرد، وكالاستحاضة، وأمثال هؤلاء؛ فإن سُنَّة رسول الله على في هؤلاء: أن يفعلوا ما يقدرون عليه بحسب استطاعتهم، ويسقط عنهم ما يعجزون عنه، بل سنته فيمن كان لم يعلم الوجوب أنه لا قضاء عليه؛ لأن التكليف مشروط بالتمكن من العلم، والقدرة على الفعل.

ولهذا لم يأمر عمر وعماراً بإعادة الصلاة، لما كانا جنبين. فعمر لم يصلُّ، وعمار تمرغ كما تتمرغ الدابة. ظناً أن التراب يصل إلى حيث يصل الماء.

وكذلك الذين أكلوا من الصحابة حتى تبين لهم الحبال السود من البيض لم يأمرهم بالإعادة.

وكذلك الذين صلوا إلى غير الكعبة قبل أن يبلغهم الخبر الناسخ لم يأمرهم

<sup>(</sup>٣٢٠) سورة: التغابن. آية: ١٦.

بالإعادة، وكان بعضهم بالحبشة، وبعضهم بمكة، وبعضهم بغيرها، بل بعض مَنْ كان بالمدينة صلوا بعض الصلاة إلى الكعبة، وبعضها إلى الصخرة، ولم يأمرهم بالإعادة، ونظائرها متعددة.

فمن استقرأ ما جاء به الكتاب، والسنة؛ تبين له أن التكليف مشروط بالقدرة على العلم والعمل. فمن كان عاجزاً عن أحدهما سقط عنه ما يعجزه، ولا يكلف الله نفساً إلا وسعها.

وله ذا عذر المجتهد المخطىء لعجزه عن معرفة الحق في تلك المسألة، وهذا بخلاف المفرط المتمكن من فعل ما أمر به، فهذا هو الذي يستحق العقاب؛ ولهذا قال النبي على المعران بن حصين:

«صلَّ قائماً، فإن لم تستطع فقاعداً، فإن لم تستطع فعلى جنب» (٣٢١). وهذه قاعدة كبيرة تحتاج إلى بسط ليس هذا موضعه.

ومقصود السائل ما يتعلق بالمستحاضة، وقد بينا أن الصواب أنه ليس عليها في صورة من الصور أن تصوم وتقضي الصوم، كما يقوله في بعض الصور مَنْ يقوله من أصحاب الشافعي، وأحمد، وغيرهما، وأنه ليس عليها أن تغتسل لكل صلاة باتفاق الأئمة الأربعة وغيرهم. والله أعلم.

#### \* \* \*

وسئل: عن امرأة نفساء لم تغتسل: فهل يجوز وطؤها قبل الغسل أم لا؟

فأجاب: لا يجوز وطء الحائض، والنفساء حتى يغتسلا، فإن عدمت الماء أو خافت الضرر باستعمالها الماء لمرض أو برد شديد تتيمم، وتوطأ بعد ذلك، هذا مذهب جماهير الأثمة: كمالك، والشافعي، وأحمد.

وقد دلُّ على ذلك القرآن بقوله تعالى: ﴿ وَلا تَقْرُ بُوهُنَ حَتَّى يَطُهُرُ نَ ﴾ (٣٢٢).

أي ينقطع الدم، فإذا تطهرن: أي اغتسلن بالماء. كما قـال: ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ جُنْبُاً فاطهروا﴾(٣٢٣).

<sup>(</sup>٣٢١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣٢٢) سورة: البقرة. آية: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣٢٣) سورة: المائدة. آية: ٦.

وقد رُوي ما يدل على ذلك عن أكابر الصحابة: كعمر، وعثمان، وعلي، وابن مسعود، وأبي موسى، وغيرهم، حيث جعلوا الزوج أحق بها ما لم تغتسل من الحيضة الثالثة.

وأما أبو حنيفة فمذهبه: إن انقطع الـدم لعشرة أيـام أو أكثر، ومـرَّ عليها وقت صلاة، أو اغتسلت وطئها، وإلا فلا. والله أعلم.

\* \* \*

وسئل رحمه الله: عن امرأة نفساء: هل يجوز لها قراءة القرآن في حال النفاس؟ وهل يجوز وطؤها قبل انقضاء الأربعين؟ أم لا؟

وهل إذا قضت الأربعين ولم تغتسل فهل يجوز وطؤها بغير غسل أم لا؟

فأجاب: الحمد لله: أما وطؤها قبل أن ينقطع الدم فحرام باتفاق الأثمة، وإذا انقطع الدم بدون الأربعين فعليها أن تغتسل وتصلي، لكن ينبغي لزوجها أن لا يقربها إلى تمام الأربعين.

وأما قراءتها القرآن، فإن لم تخف النسيان فلا تقرؤه، وأما إذا خافت النسيان فإنها تقرؤه في أحد قولي العلماء.

وإذا انقطع الدم واغتسلت قرأت القرآن وصلت بالاتفاق، فإن تعذر اغتسالها لعدم الماء أو لخوف ضرر لمرض ونحوه فإنها تتيمم وتفعل بالتيمم ما تفعل بالاغتسال. والله أعلم.

\* \* \*

#### فتاوى باب إزالة النجاسات

وسئل: عن الرجل يسافر في الشتاء ويصيبه بلل المطر والنداوة، ويمس مقادم الدواب ورحالها، وغير ذلك ـ مما يشق الاحتراز منه على المسافر ـ وينزل منازل متنجسة يفرش عليها فرشه وغير ذلك، مما يعلم من أحوال المسافر. فهل يُعفى عن ذلك؟ وإذا عفي عنه، فهل إذا حضر في بلدته يجب عليه غسل ما لامس ثيابه وفرشه وفراءه؟ وهي مرتبطة بتلك المقاود، وآلة الدواب لا تخلو من النجاسات، وقد تكون في بعض الأوقات المقاود رطبة من بول أو بلل، ويمسكها بيده، ويلمس بيده ثيابه، وقد تكون في الصيف يده عرقانة. فهل يُعفى عن جميع ذلك وإن عُفي عنه في السفر هل يكون عفوا له في الحضر، أم يجب غسل ما ذكر؟ فإن الكثير من الناس لا يغسلون، والأقل من الناس يعتنون بالغسل؟

وهل كان الصحابة يغسلون من ذلك، أم يتجاوزون؟ وهـل يكون الغسـل من ذلك بخلاف السنّة؟ والغرض متابعة الصحابة وما كانوا عليه.

وفي الرجل إذا مسَّ ثـوبه القصـاب، أو يده، وعليـه شيء من الدسم غسـل ما أصابه منه. فهل هو في ذلك مصيب؟ أو هذا وسواس؟

وفي الرجل أيضاً يصلي إلى جانبه قصاب في المسجد فيقول مكان هذا القصاب غير طاهر؛ لأن القصابين لا يتحرزون من النجاسة في أبدانهم، وثيابهم، وإذا صافحه قصاب غسل يده؟

وكذلك إذا مسه الطواف باللحم غسل ما أصابه منه. فهل هو مخطىء؟ وما الحكم في ذلك؟ وما الذي كانت عليه الصحابة.

وفي الرجل يأكل الشرائح، وقد جرت العادة بأن عمالها لا يغسلون اللحم، فهل يحرم أكلها أو يكره؟ لكون القصابين يذبحون بسكين ويسلخون بها من غير

غسل؟ وإذا عُفي عنه في الأكل، فهل يُعفى عن الرجل يأكل من ذلك ويصيب ثوبه وبدنه من ذلك ولا يغسله، والمراد ما لو جرى بحضرة الصحابة أو فعل. أفتونا مأجورين؟.

فأجاب: أما مقاود الخيل، ورباطها فطاهر باتفاق الأئمة، لأن الخيـل طاهـرة بالاتفاق.

ولكن الحمير فيها خلاف: هل هي طاهرة أو نجسة؟ أو مشكوك فيها؟ والصحيح الذي لا ريب فيه أن شعرها طاهر، إذ قد بينا أن شعر الكلب طاهر، فشعر الحمار أولى.

وإنما الشبهة في ريق الحمار هل يلحق بريق الكلب، أو بريق الخيل، وأما مقاودها وبراذعها فمحكوم بطهارتها، وغاية ما فيها أنه قد يصيبها بول الدواب وروثها.

وبول البغل، والحمار فيه نزاع بين العلماء.

منهم مَنْ يقول: هو طاهر؛ ومنهم من ينجسه، وهم الجمهور وهو مذهب الأئمة الأربعة.

لكن هل يعفى عن يسيره؟ على قولين: هما روايتان عن أحمد، فإذا عُفي عن يسير بوله وروثه، كان ما يصيب المقاود وغيرها معفواً عنه. وهذا مع تيقن النجاسة.

وأما مع الشك فالأصل في ذلك الطهارة، والاحتياط في ذلك وسواس؛ فإن الرجل إذا أصابه ما يجوز أن يكون طاهراً ويجوز أن يكون نجساً لم يستحب له التجنب على الصحيح، ولا الاحتياط؛ فإن عمر بن الخطاب ـ رضي الله عنه ـ مرَّ هو وصاحب له بميزاب فقطر على صاحبه منه ماء. فقال صاحبه: يا صاحب الميزاب ماؤك طاهر، أو نجس؟ فقال عمر: يا صاحب الميزاب لا تخبره، فإن هذا ليس عليه.

وعلى القول بالعفو. فإذا فرش في الخانات وغيرها على روث الحمير ونحوها، فإنه يعفلي عن يسر ذلك .

وأما روث الخيل فالصحيح أنه طاهر، فلا يحتاج إلى عفو، ولا يجب عليه شيء من ذلك إذا دخل الحضر، وسواء كانت يده رطبة من ماء أو غير ذلك، فإنه لا يضره من المقاود. وغسل المقاود بدعة لم ينقل ذلك عن الصحابة ـ رضوان الله عليهم ـ بل كانوا يركبونها. وامتن الله عليهم بذلك في قوله تعالى:

﴿والحيل والبغال والحمير لتركبوها ﴿ (٣٢٤).

وكان للنبي ﷺ بغلة يركبها.

وروي عنه: أنه ركب الحمار، وما نقل أنه أمر خُدّام الدواب أن يحترزوا من ذلك.

\* \* \*

وسئل: عن مريض طبخ له دواء، فوجد فيه زبل الفأر؟

فأجاب: هذه المسألة فيها نـزاع معروف بـين العلماء، هل يعفى عن يسـير بعر الفأر، ففي أحد القولين في مذهب أحمد، وأبي حنيفة، وغيرهما أنه يعفى عن يسيـره، فيؤكل ما ذكر، وهذا أظهر القولين. والله أعلم.

\* \* \*

وسئل: عن رجل عنـده ستون قنـطار زيت بالـدمشقي وقعت فيه فـأرة في بئر واحدة، فهل ينجس بذلك أم لا؟ وهل يجوز بيعه أو استعماله أم لا؟ أفتونا مأجورين.

فأجاب: الحمد لله: لا ينجس بذلك، بل يجوز بيعه واستعماله إذا لم يتغير في إحدى الروايتين عن أحمد، وحكم المائعات عنده حكم الماء في إحدى الروايتين، فلا ينجس إذا بلغ القلتين إلا بالتغير، لكن تلقى النجاسة وما حولها.

وقد ذهب إلى أن حكم المائعات حكم الماء طائفة من العلماء: كالـزهـري، والبخاري صاحب الصحيح.

وقد ذكر ذلك رواية عن مالك، وهو أيضاً مذهب أبي حنيفة، فإنه سوَّى بين الماء والماثعات بملاقاة النجاسة، وفي إزالة النجاسة، وهو رواية عن أحمد في الإزالة؛ لكن أبو حنيفة رأى مجرد الوصول منجساً، وجمهور الأئمة خالفوا في ذلك فلم يسروا الوصول منجساً، مع الكثرة.

وتنازعوا في القليل:

إذ من الفقهاء من رأى أن مقتضى الدليل أن الخبث إذا وقع في الطيب أفسده، ومنهم مَنْ قال إنما يفسده إذا كان قد ظهر أثره، فأما إذا استهلك فيه واستحال فلا وجه

<sup>(</sup>٣٢٤) سورة: النحل. آية: ٨.

لإفساده: كما لو انقلبت الخمرة خلاً بغير قصد آدمي، فإنها طاهرة حلال باتفاق الأئمة، لكن مذهبه في الماء معروف، وعلى هذا أدلة قد بسطناها في غير هذا الموضع، ولا دليل على نجاسته لا في كتاب الله، ولا سنة رسوله.

وعمدة الذين نجسوه. احتجاجهم بحديث رواه أبو داود، وغيره: عن النبي على الله عن فأرة وقعت في سمن فقال:

«إن كان جامداً فالقوها وما حولها، وكلوا سمنكم، وإن كان ما عا فلا تقربوه»(٣٢٥)

وهذا الحديث إنما يدل لو دل على نجاسة السمن الذي وقعت فيه الفأرة، فكيف والحديث ضعيف؛ بل باطل، غلط فيه معمر على الزهري غلطاً معروفاً عند النقاد الجهابذة، كها ذكره الترمذي عن البخاري.

ومَنْ اعتقد من الفقهاء أنه على شرط الصحيح، فلم يعلم العلة الباطنة فيه التي توجب العلم ببطلانه، فإن علم العلل من خواص علم أثمة الحديث.

وله ذا بين البخاري في صحيحه ما يوجب فساد هذه الرواية، وأن الحديث الصحيح هو على طهارته أدل منه على النجاسة فقال:

(باب: إذا وقعت الفأرة في السمن الجامد أو الذائب)

حدثنا عبدان قال: حدثنا عبد الله \_ يعني ابن المبارك \_ عن يونس، عن الزهري: أنه سبئل عن الدابة التي تموت في الزيت أو السمن وهو جامد. أو غير جامد الفأرة أو غيرها قال: بلغنا أن رسول الله على أمر بفأرة ماتت في سمن، فأمر بما قرب منها فطرح ثم أكل».

وفي حديث عبيد الله بن عبد الله، عن ابن عباس، عن ميمونة قال: سئل النبي عن فأرة وقعت في سمن فقال:

«ألقوها وما حولها وكلوه».

فذكر البخاري عن ابن شهاب الزهري أعلم الأئمة بالسنة في زمانـه أنه أفتى في الزيت والسمن الجامد وغير الجامد إذا ماتت فيه الفأرة أنها تطرح وما قرب منها.

<sup>(</sup>٣٢٥) سبق نخريجه.

واستدل بالحديث الذي رواه عن عبيد الله بن عبد الله ، عن ابن عباس: أن النبي عن فأرة وقعت في سمن فقال:

«ألقوها وما حولها وكلوه».

ولم يقل النبي ﷺ: إن كان مائعاً فلا تقربوه؛ بل هذا باطل.

فذكر البخاري رضي الله عنه هذا ليبين أن مَنْ ذكر عن الزهري أنه روى في هذا الحديث هذا التفصيل فقد غلط عليه، فإنه أجاب بالعموم، في الجامد، والذائب، مستدلاً بهذا الحديث بعينه، لا سيها والسمن بالحجاز يكون ذائباً أكثر مما يكون جامداً؛ بل قيل: إنه لا يكون بالحجاز جامداً بحال.

فإطلاق النبي ﷺ الجواب من غير تفصيل يوجب العموم، إذ السؤال كالمعاد في الجواب، فكأنه قال: إذا وقعت الفارة في السمن فألقوها وما حولها وكلوا سمنكم، وترك الاستفصال في حكاية الحال مع قيام الاحتمال يتنزل منزلة العموم في المقال.

هذا إذا كان السمن بالحجاز يكون جامداً ويكون ذائباً، فأما إن كان وجود الجامد نادراً أو معدوماً كان الحديث نصاً في أن السمن الذائب إذا وقعت فيه الفارة، فإنها تلقى وما حولها ويؤكل. وبذلك أجاب الزهري فإن مذهبه أن الماء لا ينجس قليله ولا كثيره إلا بالتغير.

وقد ذكر البخاري في أوائل الصحيح: التسوية بين الماء والمائعات.

وقد بسطنا الكلام في هذه المسألة ودلائلها، وكلام العلماء فيها في غير هذا الموضع. كيف وفي تنجيس مثل ذلك وتحريمه من فساد الأطعمة العظيمة، وإتلاف الأموال العظيمة القدر، ما لا تأتي بمثله الشريعة الجامعة للمحاسن كلها. والله سبحانه إنما حرم علينا الخبائث تنزيهاً لنا عن المضار، وأباح لنا الطيبات, كلها لم يحرم علينا شيئاً من الطيبات، كما حرم على أهل الكتاب ـ بظلمهم ـ طيبات أحلت لهم.

ومَنْ استقرأ الشريعة في مواردها ومصادرها واشتمالها على مصالح العباد في المبدأ والمعاد تبين له من ذلك ما يهديه الله إليه.

﴿ومن لم يجعل الله له نوراً فماله من نور﴾ (٣٢٦) .

<sup>(</sup>٣٢٦) سورة: النور. آية: ٤٠.

والله سبحانه أعلم. والحمد لله وحده وصلاته على محمد وآله وصحبه وسلم تسلياً كثيراً.

\* \* \*

وسئل: عن الزيت إذا كان في بئر، ووقعت فيه نجاسة: مثل الفأرة والحية، ونحوهما، وماتا فيه. فها الحكم إذا كان دون القلتين؟ وإذا ولمنغ الكلب في الزيت أو اللبن فها الحكم فيه؟

فأجاب: \_ رحمه الله \_ إذا كان أكثر من القلتين؛ فهو طاهـ عند جمهـ ور العلماء: كمالك؛ والشافعي، وأحمد، وغيرهم.

وإن كان دون القلتين ففيه قولان في مذهب أحمد، وغيره.

ومذهب المدنيين وكثير من أهل الحديث أنه طاهر، كإحدى الروايتين عن أحمد، وهو اختيار طائفة من أصحابه: كإبن عقيل، وغيره.

وكذلك المائع إذا وقعت فيه نجاسة ولم تغيره فيه نزاع معروف، وقد بسط في موضع آخر.

والأظهر أنه إذا لم يكن للنجاسة فيه أثر، بل استهلكت فيه ولم تغير له لوناً، ولا طعماً، ولا ريحاً فإنه لا ينجس. والله سبحانه أعلم.

\* \* \*

وسئل: عما إذا ولغ الكلب في اللبن، ومخض اللبن، وظهر فيه زبدة: فهل يحل تطهير الزبدة؟ أفتونا مأجورين.

فأجاب: اللبن وغيره من المائعات هل يتنجس بملاقاة النجاسة، أو حكمه حكم الماء. هذا فيه قولان للعلماء، وهما روايتان عن أحمد، وكذلك مالك له في النجاسة الواقعة في الطعام الكثير هل تنجسه فيه قولان.

وأما ولوغ الكلب في الطعام، فلا ينجسه عند مالك، فهذا على أحد قولي العلماء لم ينجس، وعلى القول الآخر ينجس، وهو مذهب أبي حنيفة، وأحمد في المشهور عن أصحابه.

لكن عند هؤلاء هل يطهر الدهن بالغسل؟ فيه قولان في مذهب الشافعي، وأحمد، وهما قولان في مذهب مالك أيضاً.

فَمَنْ قال إن الأدهان تطهر بالغسل، قال بطهارته بالغسل، وإلا فلا. والله أعلم.

\* \* \*

وسئل: عن الكلب إذا ولغ في اللبن أو غيره ما الذي يجب في ذلك؟

فأجاب: وأما الكلب فقد تنازع العلماء فيه على ثلاثة أقوال:

أحدها: أنه طاهر حتى ريقه، وهذا هو مذهب مالك.

والثاني: نجس حتى شعره، وهذا هو مذهب الشافعي، وإحدى الروايتين عن أحمد.

والثالث: شعره طاهر، وريقه نجس، وهذا هـو مذهب أبي حنيفة، وأحمد في إحدى الروايتين عنه، وهذا أصح الأقوال.

فإذا أصاب الثوب، أو البدن رطوبة شعره لم ينجس بذلك، وإذا ولغ في الماء أُريق الماء.

وإن ولخ في اللبن ونحوه فمن العلماء مَنْ يقـول: يؤكل ذلـك الطعـام: كقـول مالك، وغيره.

ومنهم مَنْ يقول: يراق: كمذهب أبي حنيفة، والشافعي، وأحمد. فأما إن كان اللبن كثيراً فالصحيح أنه لا ينجس كها تقدم.

\* \* \*

وسئل شيخ الإسلام رحمه الله: عن الجبن الأفرنجي، والجوخ هل هما مكروهان، أو قال أحد من الأئمة بمن يعتمد قوله إنها نجسان، وأن الجبن يدهن بدهن الخنزير، وكذلك الجوخ.

فأجاب: الحمد لله: أما الجبن المجلوب من بلاد الأفرنج، فالذين كرهوه ذكروا لذلك سبين:

أحدهما: أنه يوضع بينه شحم الخنزير إذا حمل في السفن.

والثاني: أنهم لا يذكون ما تصنع منه الانفحة، بل يضربون رأس البقر ولا يذكونه.

فأما الوجه الأول: فغايته أن ينجس ظاهر الجبن، فمتى كشط الجبن، أو غسل طهر، فإن ذلك ثبت في الصحيح: أن النبي على سئل عن فأرة وقعت في سمن فقال:

«ألقوها وما حولها وكلوا سمنكم».

فإذا كان ملاقاة الفأرة للسمن لا توجب نجاسة جميعه، فكيف تكون ملاقاة الشحم النجس للجبن توجب نجاسة باطنه؟ ومع هذا فإنما يجب إزالة ظاهره إذا تيقن إصابة النجاسة له، وأما مع الشك فلا يجب ذلك.

وأما الوجه الثاني: فقد علم أنه ليس كل ما يعقرونه من الأنعام يتركون ذكاته، بل قد قيل: أنهم إنما يفعلون هذا بالبقر، وقيل أنهم يفعلون ذلك حتى يسقط، ثم يذكونه، ومثل هذا لا يوجب تحريم ذبائحهم، بل إذا اختلط الحرام بالحلال في عدد لا ينحصر: كاختلاط أخته بأهل بلد، واختلاط الميتة والمغصوب بأهل بلدة، لم يوجب ذلك تحريم ما في البلد، كما إذا اختلطت الأخت بالأجنبية، والمذكى بالميت فهذا القدر المذكور لا يوجب تحريم ذبائحهم المجهولة الحال. وبتقدير أن يكون الجبن مصنوعاً من أنفحة ميتة، فهذه المسألة فيها قولان مشهوران للعلماء:

أحدهما: أن ذلك مباح طاهر، كما هو قول أبي حنيفة، وأحمد في إحدى الروايتين. والثاني: أنه حرام نجس: كقول مالك، والشافعي، وأحمد في الرواية الأخرى.

والخلاف مشهور في لبن الميتة وأنفحتها: هل هو طاهر؟ أم نجس؟

والمطهرون احتجوا بأن الصحابة أكلوا جبن المجوس مع كون ذبائحهم ميتة، ومن خالفهم نازعهم كما هو مذكور في موضع آخر.

وأما الجوخ: فقد حكى بعض الناس أنهم يدهنونه بشحم الخنزير، وقال بعضهم: أنه ليس يفعل هذا به كله، فإذا وقع الشك في عموم نجاسة الجوخ لم يحكم بنجاسة عينه، لإمكان أن تكون النجاسة لم تصبها؛ إذ العين طاهرة، ومتى شك في نجاستها فالأصل الطهارة، ولو تيقنا نجاسة بعض أشخاص نوع دون بعض، لم نحكم

بنجاسة جميع أشخاصه، ولا بنجاسة ما شككنا في تنجسه؛ ولكن إذا تيقن النجاسة، أو قصد قاصد إزالة الشك فغسل الجوخة يطهرها. فإن ذلك صوف أصابه دهن نجس، وأصابة البول، والدم لثوب القطن والكتان أشد وهو به ألصق.

وقد قال النبي ﷺ لمن أصاب دم الحيض ثوبها.

«حُتِّيه، ثم اقرصيه ثم اغسليه بالماء» (٣٢٧).

وفي رواية: «ولا يضرك أثره».

والله أعلم.

\* \* \*

وسئل : عن المني هل هو طاهر أم لا؟ وإذا كان طاهراً فيها حكم رطوبة فرج المرأة إذا خالطه؟.

فأجاب : وأما المني فالصحيح أنه طاهر، كما هو مذهب الشافعي، وأحمد في المشهور عنه.

وقد قيل : أنه نجس يجزىء فركه؛ كقول أبي حنيفة، وأحمد في رواية أخرى.

وهل يعفى عن يسيره كالدم، أو لا يعفى عنه كالبول؟ على قولين هما روايتان عن أحمد.

وقيل: إنه يجب غسله كقول مالك.

والأول هو الصواب، فإنه من المعلوم أن الصحابة كانوا يحتلمون على عهد النبي على أن النبي على وأن المني يصيب بدن أحدهم وثيابه، وهذا مما تعم به البلوى، فلو كان ذلك نجساً لكان يجب على النبي على أمرهم بإزالة ذلك من أبدانهم، وثيابهم، كما أمرهم بالاستنجاء، وكما أمر الحائض بأن تغسل دم الحيض من ثوبها، بل إصابة الناس المني أعظم بكثير من إصابة دم الحيض لثوب الحيض.

ومن المعلوم أنه لم ينقل أحد أن النبي على أمر أحداً من الصحابة بغسل المني من بدنه ولا ثوبه، فعلم يقيناً أن هذا لم يكن واجباً عليهم، وهذا قاطع لمن تدبّره.

<sup>(</sup>٣٢٧) رواه أبو داود في كتاب الطهارة باب ١٣٠. والترمـذي في كتاب الـطهارة بــاب ١٠٤. والنسائي في كتاب الطهارة باب ١٨٤، وفي الحيض باب ٢٦. والدارمي في الوضوء باب ١٠٥.

وأما كون عائشة ـ رضي الله عنها ـ كانت تغسله تارة من ثوب النبي ﷺ، وتفركه تارة، فهذا لا يقتضي تنجيسه؛ فإن الثوب يغسل من المخاط، والبصاق، والوسخ.

وهكذا قال غير واحد من الصحابة: كسعد بن أبي وقاص، وابن عباس، وغيرهما: إنما هو بمنزلة المخاط، والبصاق، أمطه عنك ولو بأذخرة. وسواء كان الرجل مستنجياً، أو مستجمراً، فإن منيه طاهر.

ومَنْ قال من أصحاب الشافعي، وأحمد: إن مني المستجمر نجس، لملاقاته رأس الذكر، فقوله ضعيف، فإن الصحابة كان عامتهم يستجمرون، ولم يكن يستنجي بالماء منهم إلا قليل جداً، بل كان كثير منهم كانوا لا يعرفون الاستنجاء، بل أنكروه، ومع هذا فلم يأمر النبي أحداً منهم بغسل منيه؛ بل ولا فركه.

والاستجمار بالأحجار: هل هو مطهر أو مخفف؟ .

فيه قولان معروفان:

فإن قيل إنه مطهر فلا كلام.

وإن قيل إنه مخفف، وأنه يعفى عن أثره للحاجة، فإنه يعفى عنه في محله، وفيها يشق الاحتراز منه. فألحق بالمخرج.

\* \* \*

وسئل رحمه الله : عن المني ما حكمه؟ .

فأجاب : الصحيح أن المني طاهر. كما هو مذهب الشافعي، وأحمد في المشهـور عنه.

وأما كون عائشة تغسله تارة من ثوب رسول الله على وتفركه تارة، فهذا لا يقتضي تنجيسه، فإن الثوب يغسل من المخاط، والبصاق، والوسخ، وهذا قاله غير واحد من الصحابة كسعد بن أبي وقاص، وابن عباس، وغيرهما: إنما هو بمنزلة البصاق، والمخاط، أمطه عنك ولو بأذخرة. وسواء كان الرجل مستنجياً، أو مستجمراً فإن منيه طاهر.

وَمَنْ قال : إن مني المستجمر نجس لملاقاته رأس الذكر فقوله ضعيف؛ فإن الصحابة كان عامتهم يستجمرون، ولم يكن يستنجي بالماء منهم إلا القليل جداً، بل

الكثير منهم لا يعرف الاستنجاء، بل أنكروه، والحق ما هم عليه، ومع هذا فلم يأمر النبي ﷺ أحداً منهم بغسل المني، ولا فركه.

والاستجمار بالحجارة. هل هو مخفف أو مطهر؟.

فيه قولان معروفان.

فإن قيل : هو مطهر فلا كلام، وإن قيل هو مخفف فإنه يعفى عن أثره للحاجة، ويعفى عنه في محله، وفيها يشق الاحتراز عنه، فألحق بالمخرج، والله أعلم.

\* \* \*

وسئل رحمه الله : عمن وقع على ثيابه ماء طاقة ما يدري ما هو : فهل يجب غسله أم لا؟ .

فأجاب: لا يجب غسله؛ بل ولا يستحب على الصحيح، وكذلك لا يستحب السؤال عنه على الصحيح، فقد مرَّ عمر بن الخطاب مع رفيق له فقطر على رفيقه ماء من ميزاب، فقال صاحبه: يا صاحب الميزاب! ماؤك طاهر، أم نجس؟ فقال عمر: يا صاحب الميزاب لا تخبره فإن هذا ليس عليه، والله أعلم.

\* \* \*

وسئل رحمه الله : عن الفخار فإنه يشوى بالنجاسة فها حكمه؟ والأفران التي تسخن بالزبل فها حكمها؟ .

فأجاب : الحمد لله . هذه المسائل مبنية على أصلين :

أحدهما: السرقين النجس ونحوه في الوقود ليسخن الماء، أو الطعام ونحو ذلك. فقال بعض الفقهاء من أصحاب أحمد وغيره: أن ذلك لا يجوز لأنه يتضمن ملابسة النجاسة ومباشرتها.

وقال بعضهم: أن ذلك مكروه غير محرم، لأن إتلاف النجاسة لا يحرم، وإنما ذلك مظنة التلوث بها. ومما يشبه ذلك الاستصباح بالدهن النجس، فإنه استعمال له بالإتلاف.

والمشهور عن أحمد وغيره من العلماء أن ذلك يجوز، وهو المأثور عن الصحابة، والقول الآخر عنه، وعن غيره المنع، لأنه مظنة التلوث به، ولكراهة دخان النجاسة.

والصحيح : أنه لا يحرم شيء من ذلك. فإن الله تعالى حرم الخبائث من الدم، والميتة، ولحم الخنزير.

وقد ثبت في الصحيحين : عن النبي على أنه قال :

«إنما حرم من الميتة أكلها» (٣٢٨).

ثم إنه حرم لبسها قبل الدباغ. وهذا وجه قوله في حديث عبد الله بن عكيم :

«كنت رخصت لكم في جلود الميتة فإذا جاءكم كتابي هـذا فلا تنتفعـوا من الميتة بإهاب ولا عصب»(٣٢٩).

فإن الرخصة المتقدمة كانت في الانتفاع بالجلود بلا دباغ كما ذهب إليه طائفة من السلف، فرفع النهي عما أرخص، فأما الانتفاع بها بعد الدباغ فلم ينه عنه قط، ولهذا كان آخر الروايتين عن أحمد: أن الدباغ فلم ينه عنه قط، ولهذا كان آخر الروايتين عن أحمد: أن الدباغ مطهر لجلود الميتة.

لكن هل يقوم مقام الذكاة أو مقام الحياة، فيطهـر جلد المأكـول أو جلد ما كـان طاهراً في الحياة دون ما سوى ذلك؟.

على وجهين : أصحهما الأول. فيطهر بالدباغ ما تطهره الذكاة لنهيه على عديث عن جلود السباع.

وأيضاً فإن استعمال الخمر في إطفاء الحريق، ونحو ذلك سلمه المنازعون، مع أن الأمر بمجانبة الخمر أعظم، فإذا جاز إتلاف الخمر بما فيه منفعة، فإتلاف النجاسات بما ليس فيه منفعة أولى؛ ولأنهم سلموا جواز طعام الميتة للبزاة، والصقور فاستعمالها في النار أولى.

وأما قول القائل: هذا مظنة ملابستها.

فيقال: ملابسة النجاسة للحاجة جائز، إذا طهر بدنه وثيابه عند الصلاة ونحوها. كما يجوز الاستنجاء بالماء مع مباشرة النجاسة، ولا يكره ذلك على أصح الروايتين عن أحمد، وهو قول أكثر الفقهاء

<sup>(</sup>٣٢٨) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣٢٩) سبق تخريجه.

والرواية الثانية : يكره ذلك، بل يستعمل الحجر، أو يجمع بينهما. والمشهور أن الاقتصار على الماء أفضل، وإن كان فيه مباشرتها.

وفي استعمال جلود الميتة إذا لم يقل بطهارتها في اليابسات روايتان : أصحهما جواز ذلك، وإن قيل إنه يكره، فالكراهة تزول بالحاجة.

وأما قوله: هذا يفضي إلى التلوث بدخان النجاسة، فهذا مبني على الأصل الثاني، وهو أن النجاسة في الملاحة إذا صارت ملحاً ونحو ذلك، فهل هي نجاسة أم لا؟.

على قولين مشهورين للعلماء هما روايتان عن أحمد، نص عليهما في الخنزير المشوي في التنور، وهل تطهر النار ما لصق به أم يحتاج إلى غسل ما أصابه منه؟ على روايتين منصوصتين :

أحدهما: هي نجسة، وهذا مذهب الشافعي، وأكثر أصحاب أحمد، وأحد قولي أصحاب مالك. وهؤلاء يقولون: لا يطهر من النجاسة بالإستحالة إلا الخمرة المنتقلة بنفسها، والجلد المدبوغ إذا قيل أن الدبغ إحالة لا إزالة.

والقول الثاني: وهو مذهب أبي حنيفة، وأحد قولي المالكية وغيرهم، أنها لا تبقى نجسة. وهذا هو الصواب، فإن هذه الأعيان لم يتناولها نص التحريم، لا لفظاً ولا معنى، وليست في معنى النصوص، بل هي أعيان طيبة فيتناولها نص التحليل، وهي أولى بذلك من الخمر المنقلبة بنفسها، وما ذكروه من الفرق بأن الخمر نجست بالاستحالة فتطهر بالاستحالة باطل؛ فإن جميع النجاسات إنما نجست بالاستحالة: كالدم فإنه مستحيل عن الغذاء الطاهر، وكذلك البول، والعذرة، حتى الحيوان النجس مستحيل عن الماء والتراب ونحوهما من الطاهرات.

ولا ينبغي أن يعبر عن ذلك بأن النجاسة طهرت بالاستحالة، فإن نفس النجس لم يطهر لكن استحال، وهذا الطاهر ليس هو ذلك النجس، وإن كان مستحيلًا منه، والمادة واحدة، كما أن الماء ليس هو الزرع، والهواء والحب، وتراب المقبرة ليس هو الميت، والإنسان ليس هو المني.

والله تعالى يخلق أجسام العالم بعضها من بعض، ويحيل بعضها إلى بعض، وهي تبدل مع الحقائق، ليس هذا هذا. فكيف يكون الرماد هو العظم الميت، واللحم والدم

نفسه. بمعنى أنه يتناوله إسم العظم. وأما كونه هو هو باعتبار الأصل والمــادة، فهذا لا يضر فان التحريم يتبع الاسم والمعنى الذي هو الخبث، وكلاهما منتفٍ.

وعلى هذا فدخان النار الموقدة بالنجاسة طاهر، وبخار الماء النجس الذي يجتمع في السقف طاهر، وأمثال ذلك من المسائل.

وإذا كان كذلك فهذا الفخار طاهر، إذ ليس فيه من النجاسة شيء.

وإن قيل : إنه خالطه من دخانها خرج على القولين، والصحيح أنه طاهر.

وأما نفس استعمال النجاسة فقد تقدم الكلام فيه، والنزاع في الماء المسخن بالنجاسة فإنه طاهر؛ لكن هل يكره على قولين : هما روايتان عن أحمد.

إحداهما: لا يكره، وهو قول أبي حنيفة، والشافعي.

والثاني يكره، وهو مذهب مالك.

وللكراهة مأخذان :

أحدهما: خشية أن يكون قد وصل إلى الماء شيء من النجاسة، فيكره لاحتمال تنجسه، فعلى هذا إذا كان بين الموقد، وبين النار حاجز حصين لم يكره، وهذه طريقة الشريف أبي جعفر، وابن عقيل، وغيرهما.

والثاني: أن سبب الكراهة كون استعمال النجاسة مكروها، وأن السخونة حصلت بفعل مكروه، وهذه طريقة القاضي أبي يعلى، ومثل هذا طبخ الطعام بالوقود النجس، فإن نضج الطعام لسخونة الماء، والكراهة في طبخ الفحار بالوقود النجس تشبه تسخين الماء الذي ليس بينه وبين النار حاجز، والله أعلم.

\* \* \*

وسئل : عن بول ما يؤكل لحمه : هل هو نجس؟.

فأجاب : أما بول ما يؤكل لحمه، وروث ذلك، فإن أكثر السلف على أن ذلك ليس بنجس، وهو مذهب مالك، وأحمد وغيرهما.

ويقال: إنه لم يذهب أحد من الصحابة إلى تنجيس ذلك؛ بل القول بنجاسة ذلك قول محدث لا سلف له من الصحابة.

وقد بسطنا القول في هـذه المسألـة في كتاب مفـرد، وبيَّنا فيـه بضعة عشر دليـلاً شرعياً، وأن ذلك ليس بنجس.

والقائل بتنجيس ذلك ليس معه دليل شرعي على نجاسته أصلًا. فإن غاية ما اعتمدوا عليه قوله ﷺ:

«تنزهوا من البول»(٣٣٠).

وظنوا أن هذا عام في جميع الأحوال، وليس كذلك، فإن اللام لتعريف العهد، والبول المعهود هو بول الآدمي، ودليله قوله:

«تنزهوا من البول فإن عامة عذاب القبر منه».

ومعلوم أن عامة عذاب القبر إنما هو من بول الآدمي نفسه الذي يصيبه كثيراً. لا من بول البهائم الذي يصيبه إلا نادراً.

وقد ثبت في الصحيحين: عن النبي ﷺ: «أنه أمر العرنيين الذين كانوا حديثي عهد بالإسلام أن يلحقوا بإبل الصدقة، وأمرهم أن يشربوا من أبوالها وألبانها» (٣٣١).

ولم يأمرهم مع ذلك بغسل ما يصيب أفواههم وأيديهم، ولا بغسل الأوعية التي فيها الأبوال، مع حدثان عهدهم بالإسلام، ولو كان بول الأنعام كبول الإنسان لكان بيان ذلك واجباً، ولم يجز تأخير البيان عن وقت الحاجة، لا سيها مع أنه قرنها بالألبان التي هي حلال طاهرة، مع أن التداوي بالخبائث قد ثبت فيه النهي عن النبي على من وجوه كثيرة.

وأيضاً، فقد ثبت في الصحيح: أن النبي على كان يصلي في مرابض الغنم (٣٣٠). وأنه أذن في الصلاة في مرابض الغنم من غير اشتراط حائل، ولو كانت أبعارها نجسة لكانت مرابضها: كحشوش بني آدم، وكان ينهى عن الصلاة فيها مطلقاً، أو لا يصلى فيها إلا مع الحائل المانع، فلما جاءت السنّة بالرخصة في ذلك: كان مَنْ سوّى بين أبوال الأدميين وأبوال الغنم مخالفاً للسنة.

وأيضاً : فقد طاف النبي ﷺ بالبيت على بعيره مع إمكان أن يبول البعير.

<sup>(</sup>۳۳۱) سبق تخریجه. .

<sup>(</sup>۳۳۱) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣٣٢) سبق تخريجه.

وأيضاً فها زال المسلمون يدوسون حبوبهم بالبقر مع كثرة ما يقع في الحب من البول، وأخباث البقر.

وأيضاً: فإن الأصل في الأعيان الطهارة، فلا يجوز التنجيس إلا بدليل، ولا دليل على النجاسة، إذ ليس في ذلك نص، ولا إجماع، ولا قياس صحيح.

\* \* \*

وسئل : عن فرًان يحمى بالزبل ويخبز؟ .

فأجاب : الحمد لله : إذا كان الزبل طاهراً، مثل : زبل البقر، والغنم، والإبل، وزبل الخيل. فهذا لا ينجس الخبز.

وإن كان نجساً: كزبل البغال، والحمر، وزبل سائر البهائم، فعند بعض العلماء: إن كان يابساً فقد يبس الفرن منه، ولم ينجس الخبز، وإن علق بعضه بالخبز قلع ذلك الموضع، ولم ينجس الباقي. والله أعلم.

\* \* \*

وسئل: عن الكلب هل هو طاهر، أم نجس؟ وما قول العلماء فيه؟.

فأجاب: أما الكلب فللعلماء فيه ثلاثة أقوال معروفة:

أحدها: أنه نجس كله حتى شعره، كقول الشافعي، وأحمد في إحدى الروايتين عنه.

والثاني: أنه طاهر حتى ريقه، كقول مالك في المشهور عنه.

والثالث: أن ريقه نجس، وأن شعره طاهر، وهذا مذهب أبي حنيفة المشهور عنه، وهذه هي الرواية المنصورة عند أكثر أصحابه، وهو الرواية الأخرى عن أحمد، وهذا أرجح الأقوال.

فإذا أصاب الثوب، أو البدن رطوبة شعره، لم ينجس بذلك، وإذا ولغ في الماء أريق.

وإذا ولغ في اللبن ونحوه: فمن العلماء مَنْ يقول يؤكل ذلك الطعام: كقول مالك، وغيره. ومنهم مَنْ يقول يراق: كمذهب أبي حنيفة، والشافعي، وأحمد. فأما إن

كان اللبن كثيراً فالصحيح أنه لا ينجس. وله في الشعور النابتة على محل نجس ثلاث روايات:

إحداها: أن جميعها طاهر حتى شعر الكلب، والخنزير، وهو اختيار أبي بكر عبد العزيز.

والثانية: أن جميعها نجس، كقول الشافعي.

والثالثة: أن شعر الميتة إن كانت طاهرة في الحياة كان طاهراً: كالشاة، والفارة. وشعر ما هو نجس في حال الحياة نجس: كالكلب، والخنزير، وهذه هي المنصوصة عند أكثر أصحابه.

والقول الراجح هو طهارة الشعور كلها: شعر الكلب، والخنزير، وغيرهما، بخلاف الريق.

وعلى هذا فإذا كان شعر الكلب رطباً وأصاب ثوب الإنسان فلا شيء عليه، كها هو مذهب جمهور الفقهاء: كأبي حنيفة، ومالك، وأحمد في إحدى الروايتين عنه؛ وذلك لأن الأصل في الأعيان الطهارة، فلا يجوز تنجيس شيء ولا تحريمه إلا بدليل.

كها قال تمالى: ﴿وقد فصل لكم ما حرم عليكم إلا ما اضطررتم إليه ﴾ (٣٣٣).

وقال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ اللهُ لَيْضَالُ قَـوْمَا بَعَـدُ إِذَ هَـدَاهُمْ حَتَى يَبِـينَ لَهُمْ مَا يتقون﴾(٢٣٤).

وقال النبي على في الحديث الصحيح:

«إن من أعظم المسلمين بالمسلمين جرماً مَنْ سأل عن شيء لم يحرم فحرم من أجل مسألته»(٣٣٥).

وفي السنن عن سلمان الفارسي مرفوعاً. ومنهم مَنْ يجعله موقوفاً أنه قال: «الحلال ما أحل الله في كتابه، والحرام ما حرم الله في كتابه، وما سكت عنه فهو مما عفه عنه» (٣٣٦).

<sup>(</sup>٣٣٣) سورة: الأنعام آية: ١١٩.

<sup>(</sup>٣٣٤) سورة: التوبة. آية: ١١٥.

<sup>(</sup>٣٣٥) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣٣٦) سبق تخريجه .

وإذا كان كذلك فالنبي علي قال:

«طهور إناء أحدكم إذا ولغ فيه الكلب أن يغسله سبعاً، أولاهن بالتراب (٣٣٧). وفي الحديث الآخر: «إذا ولغ الكلب».

فأحاديثه كلها ليس فيها إلا ذكر الولوغ، لم يذكر سائر الأجزاء، فتنجيسها إنما هو بالقياس.

فإذا قيل: إن البول أعظم من الريق، كان هذا متوجهاً. وأما إلحاق الشعر بالريق، فلا يمكن؛ لأن الريق متحلل من باطن الكلب، بخلاف الشعر، فإنه نابت على ظهره.

والفقهاء كلهم يفرقون بين هذا، وهذا، فإن جهورهم يقولون: أن شعر الميتة طاهر، بخلاف ريقها. والشافعي وأكثرهم يقولون: أن الزرع النابت في الأرض النجسة طاهر، فغاية شعر الكلب أن يكون نابتاً في منبت نجس، كالزرع النابت في الأرض النجسة، فإذا كان الزرع طاهراً فالشعر أولى بالطهارة، لأن الزرع فيه رطوبة ولين يظهر فيه أثر النجاسة، بخلاف الشعر فإن فيه من اليبوسة والجمود ما يمنع ظهور ذلك.

فمَنْ قال من أصحاب أحمد: كابن عقيل، وغيره: أن الزرع طاهر فالشعر أولى، ومَنْ قال أن الزرع نجس فإن الفرق بينها ما ذكر، فإن الزرع يلحق بالجلالة التي تأكل النجاسة، وهذا أيضاً حجة في المسألة، فإن الجلالة التي تأكل النجاسة قد نهى النبي عن لبنها، فإذا حبست حتى تطيب كانت حلالًا باتفاق المسلمين؛ لأنها قبل ذلك يظهر أثر النجاسة في لبنها، وبيضها، وعرقها، فيظهر نتن النجاسة وخبثها، فإذا زال ذلك عادت طاهرة، فإن الحكم إذا ثبت بعلة زال بزوالها. والشعر لا يظهر فيه شيء من آثار النجاسة أصلًا، فلم يكن لتنجيسه معنى.

وهذا يتبين بالكلام في شعور الميتة، كما سنذكره إن شاء الله تعالى.

وكل حيوان قيل بنجاسته فالكلام في شعره، وريشه؛ كالكلام في شعر الكلب.

فإذا قيل: بنجاسة كل ذي ناب من السباع، وكل ذي مخلب من الطير إلا الهرة،

<sup>(</sup>٣٣٧) سبق تخريجه .

وما دونها في الخلقة. كما هو مـذهب كثير من العلماء: علماء أهـل العراق، وهـو أشهر الروايتين عن أحمد فإن الكلام في ريش ذلك، وشعره فيه هذا النزاع: هل هو نجس؟ على روايتين عن أحمد:

إحداهما: أنه طاهر، وهو مذهب الجمهور كأبي حنيفة، والشافعي، ومالك.

والرواية الثانية: أنه نجس، كما هو اختيار كثير من متأخري أصحاب أحمد، والقول بطهارة ذلك هو الصواب. كما تقدم.

وأيضاً فالنبي ﷺ رخص في اقتناء كلب الصيد، والماشية، والحرث، ولا بد لَمْنُ اقتناه أن يصيبه رطوبة البغل، والحمار، وغير ذلك، فالقول بنجاسة شعورها والحال هذه من الحرج المرفوع عن الأمة.

وأيضاً فإن لعاب الكلب إذا أصاب الصيد لم يجب غسله في أظهر قولي العلماء، وهو إحدى الروايتين عن أحمد؛ لأن النبي ﷺ لم يأمر أحداً بغسل ذلك، فقد عفا عن لعاب الكلب في موضع الحاجة، وأمر بغسله في غير موضع الحاجة، فدلً على أن الشارع راعى مصلحة الخلق، وحاجتهم، والله أعلم.

\* \* \*

وسئل: عن كلب طلع من ماء فانتفض على شيء فهل يجب تسبيعه؟ فأجاب: مذهب الشافعي، وأحمد رضي الله عنهما: يجب تسبيعه. ومذهب أبي حنيفة، ومالك رضى الله عنهما: لا يجب تسبيعه. والله أعلم.

\* \* \*

وسئل: عن سؤر البغل، والحمار: هل هو طاهر؟.

فأجاب: وأما سؤر البغل، والحمار فأكثر العلماء يجوزون التـوضؤ به: كمـالك، والشافعي، وأحمد في إحدى الروايتين عنه.

والرواية الأخرى عنه مشكوك فيه: كقول أبي حنيفة، فيتوضأ به ويتيمم.

والثالثة أنه نجس؛ لأنه متولد من باطن حيوان نجس، فيكون نجساً كلعاب الكلب؛ لكن النبي ﷺ قال في الهرة:

«إنها من الطوافين عليكم والطوافات» (٣٣٨).

فعلل طهارة سؤرها لكونها من الطوافين علينا والطوافات، وهذا يقتضي أن الحاجة مقتضية للطهارة، وهذا من حجة مَنْ يبيح سؤر البغل والحمار، فإن الحاجة داعية إلى ذلك.

والمانع يقول ذلك مثل سؤر الكلب، فإنه مع إباحة قنيته لما يحتاج فيه إليه نهي عن سؤره.

والمُرخِّص يقول: إن الكلب أباحه للحاجة، ولهذا حرم ثمنه؛ بخلاف البغل، والحمار، فإن بيعهما جائز باتفاق المسلمين. والمسألة مبنية على أسآر السباع، وما لا يؤكل لحمه.

\* \* \*

وسئل: عن طين جبل بزبل حمار، وطين به سطح فوقع عليه قطر، فتعلق به، ما حكمه؟

فأجاب: الحمد لله: إن كان يسيراً عفي عنه، في أحد قولي العلماء. وهو إحدى الروايات عن أحمد، لا سيما إذا كان الزبل قد خلط بالطين الذي طين به السطح، فقد يكون قد استحال، وإن لم يستحل فالذي تعلق بالقطر شيء يسير.

\* \* \*

وسئل: عما إذا بال الفأر في الفراش، هل يصلَّى فيه؟

فأجاب: غسله أحوط، ويعفى عن يسيره في أحد قولي العلماء، وهـو إحدى الروايتين عن أحمد.

\* \* \*

وسئل: عن ريش القنفذ، هل هو نجس؟

فأجاب: الحمد لله: هو طاهر، وإن وجد بعد موته عند جمهور العلماء، وهو مذهب مالك، وأبي حنيفة، وأحمد في ظاهر مذهبه.

<sup>(</sup>٣٣٨) سبق تخريجه.

وسئل رحمه الله: عن استحالة النجاسة، كرماد السرجين النجس، والـزبل النجس، تصيبه الريح والشمس، فيستحيل تراباً. فهل تجوز الصلاة عليه أم لا؟

فأجاب: وأما استحالة النجاسة: كرماد السرجين النجس، والزبل النجس يستحيل تراباً، فقد تقدمت هذه المسألة. وقد ذكرنا أن فيها قولين في مذهب مالك، وأحمد:

أحدهما: أن ذلك طاهر، وهو قول أبي حنيفة، وأهل الظاهر وغيرهم. وذكرنا أن هذا القول هو الراجع.

فأما الأرض إذا أصابتها نجاسة؛ فمن أصحاب الشافعي، وأحمد مَنْ يقول: أنها تطهر، وإن لم يقل بالاستحالة ففي هذه المسألة مع «مسألة الاستحالة» ثـلاثة أقـوال، والصواب الطهارة في الجميع. كما تقدم.

\* \* \*



# فصل في حكم طهارة طين الشوارع

وأما طين الشوارع فمبني على أصل: وهو أن الأرض إذا أصابتها نجاسة ثم ذهبت بالريح، أو الشمس، أو نحو ذلك؛ هل تطهر الأرض؟ على قولين للفقهاء. وهما قولان في مذهب الشافعي، وأحمد، وغيرهما:

أحدهما: أنها تطهر. وهو مذهب أبي حنيفة، وغيره: ولكن عند أبي حنيفة يصلًى عليها، ولا يتيمم بها.

والصحيح أنه يصلّى عليها، ويتيمَّم بها. وهذا هو الصواب؛ لأنه قد ثبت في الحديث الصحيح عن ابن عمر: أن الكلاب كانت تقبل وتدبر وتبول في مسجد رسول الله على ولم يكونوا يرشون شيئاً من ذلك(٣٣٩).

ومن المعلوم أن النجاسة لو كانت باقية لوجب غسل ذلك. وهذا لا ينافي ما ثبت في الصحيح من أنه أمرهم أن يصبوا على بول الأعرابي الذي بال في المسجد ذنوباً من ماء، فإن هذا يحصل به تعجيل تطهير الأرض، وهذا مقصود؛ بخلاف ما إذا لم يصب الماء فإن النجاسة تبقى إلى أن تستحيل.

وأيضاً ففي السنن: إن النبي ﷺ قال:

«إذا أتى أحدكم المسجد فلينظر في نعليه، فإن وجد بهما أذى فليدلكهما بالتراب فإن التراب لهما طهور»(٣٤٠).

وفي السنن أيضاً: أنه سئل عن المرأة تجر ذيلها على المكان القذر ثم على المكان الطاهر فقال: «يطهره ما بعده»(٣٤١).

<sup>(</sup>٣٤٩) (٣٤٠) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣٤١) رواه أبو داود في كتاب الطهارة باب ١٣٧. والترمذي في كتاب الطهارة بــاب ١٠٩. وابن ماجــة في =

وقد نص أحمد على الأخذ بهذا الحديث الثاني، ونص في إحدى الروايتين عنه على الأخذ بالحديث الأول، وهو قول مَنْ يقول به من أصحاب مالك، والشافعي، وغيرهما.

فإذا كان النبي على قد جعل التراب يطهر أسفل النعل، وأسفل الذيل، وسماه طهوراً؛ فلأن يطهر نفسه بطريق الأولى، والأحرى. فالنجاسة إذا استحالت في التراب فصارت تراباً لم يبق نجاسة.

وأيضاً فقد تنازع العلماء فيها إذا استحالت حقيقة النجاسة، واتفقوا على أن الخمر إذا انقلبت بفعل الله بدون قصد صاحبها، وصارت خلاً، أنها تطهر. ولهم فيها إذا قصد التخليل نزاع وتفصيل.

والصحيح أنه إذا قصد تخليلها لا تطهر بحال، كما ثبت ذلك عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه؛ لما صح من نهي النبي على عن تخليلها (٣٤٢).

ولأن حبسها معصية، والطهارة نعمة، والمعصية لا تكون سبباً للنعمة.

وتنازعوا فيها إذا صارت النجاسة ملحاً في الملاحة، أو صارت رماداً، أو صارت الميتة، والدم، والصديد تراباً: كتراب المقبرة، فهذا فيه قولان في مذهب مالك، وأحمد: أحدهما: أن ذلك طاهر كمذهب أبي حنيفة، وأهل الظاهر.

والثاني: أنه نجس، كمذهب الشافعي. والصواب أن ذلك كله طاهر إذا لم يبق شيء من أثر النجاسة، لا طعمها، ولا لونها، ولا ريحها؛ لأن الله أباح الطيبات، وحرَّم الخبائث، وذلك يتبع صفات الأعيان وحقائقها فإذا كانت العين ملحاً أو خلا دخلت في الطيبات، التي أباحها الله، ولم تدخل في الخبائث التي حرمها الله.

وكذلك التراب والرماد وغير ذلك لا يدخل في نصوص التحريم. وإذا لم تتناولها أدلة التحريم. لا لفظاً ولا معنى لم يجز القول بتنجيسه وتحريمه، فيكون طاهراً، وإذا كان هذا في غير التراب، فالتراب أولى بذلك.

وحينئذ فطين الشوارع إذا قدر أنه لم يظهر به أثر النجاسة فهو طاهر، وإن تيقن أن النجاسة فيه، فهذا يعفى عن يسيره: فإن الصحابة \_ رضوان الله عليهم \_ كان أحدهم

كتاب الطهارة باب ٧٩. والدارمي في كتاب الوضوء باب ٦٤. ومالك في كتاب الطهارة حديث ١٦.
 وأحمد ٢٩٠/٦.

يخوض في الوحل، ثم يدخل المسجد، فيصلي ولا يغسل رجليه، وهذا معروف عن علي ابن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ وغيره من الصحابة كما تقدم. وقد حكاه مالك عنهم مطلقا، وذكر أنه لو كان في الطين عذرة منبثة لعفى عن ذلك، وهكذا قال غيره من العلماء من أصحاب الشافعي، وأحمد، وغيرهما أنه يعفى عن يسير طين الشوارع، مع تيقن نجاسته. والله أعلم.

\* \* \*

وسئل رحمه الله: عن الخمرة: إذا انقلبت خلاً ولم يعلم بقلبها، هل له أن يأكلها؟ أو يبيعها؟ أو إذا علم أنها انقلبت، هل يأكل منها أو يبيعها؟.

فأجاب: أما التخليل ففيه نزاع. قيل: يجوز تخليلها. كما يحكي عن أبي حنيفة. وقيل: لا يجوز؛ لكن إذا خللت طهرت، كما يحكى عن مالك، وقيل: يجوز بنقلها من الشمس إلى الظل، وكشف الغطاء عنها، ونحو ذلك؛ دون أن يلقى فيها شيء. كما هو وجه في مذهب الشافعي، وأحمد.

وقيل: لا يجوز بحال. كما يقوله من يقوله من أصحاب الشافعي، وأحمد،.

وهذا هو الصحيح؛ فإنه قد ثبت عن النبي ﷺ: أنه سئل عن خمرٍ ليتامى، فأمر بإراقتها. فقيل له: إنهم فقراء، فقال:

«سيغنيهم الله من فضله» (٣٤٣).

فلما أمر بإراقتها، ونهى عن تخليلها، وجبت طاعته فيها أمر به، ونهى عنه. فيجب أن تراق الخمرة، ولا تخلل، هذا مع كونهم كانوا يتامى، ومع كون تلك الخمرة كانت متخذة قبل التحريم، فلم يكونوا عصاة.

فإن قيل : هذا منسوخ، لأنه كان في أول الإسلام، فأمروا بذلك، كما أمروا بكسر الآنية، وشق الظروف ليمتنعوا عنها.

قيل: هذا غلط من وجوه.

أحدها : أن أمر الله ورسوله، لا ينسخ إلا بأمر الله ورسوله، ولم يمرد بعد هذا نص ينسخه.

<sup>(</sup>٣٤٣) سبق تخريجه.

الثاني : أن الخلفاء الراشدين بعد موته عملوا بهذا، كما ثبت عن عمر بن الخطاب أنه قال : « لا تأكلوا خل خر، إلا خراً بدأ الله بفسادها، ولا جناح على مسلم أن يشتري من خل أهل الذمة».

فهذا عمرينهي عن خل الخمر التي قصد إفسادها، ويأذن فيها بدأ الله بإفسادها، ويرخص في اشتراء خل الخمر. من أهل الكتاب؛ لأنهم لا يفسدون خمرهم، وإنما يتخلل بغير اختيارهم. وفي قول عمر حجة على جميع الأقوال.

الوجه الثالث: أن يقال الصحابة كانوا أطوع الناس لله ورسوله. ولهذا لما حرم عليهم الخمر أراقوها، فإذا كانوا مع هذا قد نهوا عن تخليلها وأمروا بإراقتها، فمن بعدهم من القرون أولى منهم بذلك، فإنهم أقل طاعة لله ورسوله منهم.

يبين ذلك أن عمر بن الخطاب غلظ على الناس العقوبة في شرب الخمر، حتى كان ينفي فيها، لأن أهل زمانه كانوا أقل اجتناباً لها من الصحابة على عهد رسول الله ﷺ. فكيف يكون زمان ليس فيه رسول الله ـ ﷺ ولا عمر بن الخطاب رضي الله عنه؟! لا ريب أن أهله أقل اجتناباً للمحارم، فكيف تسد الذريعة عن أولئك المتقين، وتفتح لغيرهم، وهم أقل تقوى منهم.

وأما ما يروى : «خير خلكم خل خمركم» فهذا الكلام لم يقله النبي على الله ومَنْ نقله عنه فقد أخطأ، ولكن هو كلام صحيح، فإن خل الخمر لا يكون فيها ماء، ولكن المراد به الذي بدأ الله بقلبه. وأيضاً فكل خمر يعمل من العنب بلا ماء فهو مثل خل الخمر.

وقد وصف العلماء عمل الخل : أنه يوضع أولاً في العنب شيء يحمضه حتى لا يستحيل أولاً خراً. ولهذا تنازعوا في خر الخلال: هل يجب إراقتها؟.

على قولين في مذهب أحمد وغيره: أظهرهما وجوب إراقتها، كغيرها؛ فإنه ليس في الشريعة خمرة محترمة، ولوكان لشيء من الخمر حرمة لكانت لخمر اليتامى، التي اشتريت لهم قبل التحريم، وذلك أن الله أمر باجتناب الخمر، فلا يجوز اقتناؤها، ولا يكون في بيت مسلم خر أصلًا، وإنما وقعت الشبهة في التخليل؛ لأن بعض العلماء اعتقد أن التخليل إصلاح لها، كدباغ الجلد النجس.

وبعضهم قال : اقتناؤها لا يجوز : لا لتخليل، ولا غيره. لكن إذا صارت خلاً فكيف تكون نجسة؟ وبعضهم قال : إذا ألقي فيها شيء تنجس أولاً، ثم تنجست به

ثانياً، بخلاف ما إذا لم يلق فيها شيء فإنه لا يوجب التنجيس.

وأما أهل القول الراجح فقالوا: قصد المخلل لتخليلها هو الموجب لتنجيسها، فإنه قد نهى عن اقتنائها، وأمر بإراقتها، فإذا قصد التخليل كان قد فعل محرماً. وغاية ما يكون تخليلها كتذكية الحيوان، والعين إذا كانت محرمة لم تصر محللة بالفعل المنهى عنه؛ لأن المعصية لا تكون سبباً للنعمة والرحمة.

ولهذا لما كان الحيوان محرماً قبل التذكية، ولا يباح إلا بالتذكية، فلو ذكاه تـذكية محرمة مثل أن يذكيه في غير الحلق واللبة مع قدرته عليه، أو لا يقصد ذكاته، أو يأمر وثنياً أو مجوسياً بتذكيته، ونحو ذلك لم يبح، وكذلك الصيد إذا قتله المحرم لم يصر ذكياً.

فالعين الواحدة تكون طاهرة حلالاً في حال، وتكون حراماً نجسة في حال، تارة باعتبار الفاعل : كالفرق بين الكتابيّ، والـوثنيّ. وتارة بـاعتبار الفعـل : كالفرق بين الذبيحة بالمحدد، وغيره. وتارة باعتبار المحلّ وغيره : كالفرق بين العنق وغيره. وتارة باعتبار قصد الفاعل : كالفرق بين ما قصد تذكيته وما قصد قتله.

حتى أنه عند مالك، والشافعي، وأحمد إذا ذكّى الحلال صيداً أبيح للحلال دون المحرم. فيكون حلالاً طاهراً في حق هذا حراماً نجساً في حق هذا، وانقلاب الخمر إلى الحلّ من هذا النوع مثل ما كان ذلك محظوراً، فإذا قصده الإنسان لم يصر الخل به حلالاً، ولا طاهراً، كما لم يصر لحم الحيوان حلالاً طاهراً بتذكية غير شرعية.

وما ذكرناه عن عمر بن الخطاب هو الذي يعتمد عليه في هذه المسألة، أنه متى علم أن صاحبها قد قصد تخليلها لم تشتر منه، وإذا لم يعلم ذلك جاز اشتراؤها منه؛ لأن العادة أن صاحب الخمر لا يرضى أن يخللها. والله أعلم.

\* \* \*

وسئل: عن الزيت إذا وقعت فيه النجاسة مثل الفأرة، ونحوها. وماتت فيه هل ينجس أم لا؟ وإذا قيل ينجس: فهل يجوز أن يكاثر بغيره حتى يبلغ قلتين أم لا؟ وإذا قيل تجوز المكاثرة: هل يجوز إلقاء الطاهر على النجس، أو بالعكس، أو لا فرق؟ وإذا لم تجز المكاثرة وقيل بنجاسته هل لهم طريق في الانتفاع به مثل الاستصباح به، أو غسله إذا قيل يطهر بالغسل، أم لا؟ وإذا كانت المياه النجسة اليسيرة تطهر بالمكاثرة هل تطهر سائر المائعات بالمكاثرة أم لا؟.

فأجاب : الحمد لله : أصل هذه المسألة أن المائعات إذا وقعت فيها نجاسة : فهل تنجس، وإن كانت كثيرة فوق القلتين؟ أو تكون كالماء فلا تنجس مطلقاً إلا بالتغير؟ أو لا ينجس الكثير إلا بالتغير، كما إذا بلغت قلتين. فيه عن أحمد ثلاث روايات:

إحداهن : أنها تنجس، ولو مع الكثرة. وهو قول الشافعي وغيره.

والثانية: أنها كالماء، سواء كانت مائية أو غير مائية، وهو قول طائفة من السلف والخلف: كابن مسعود، وابن عباس، والزهري، وأبي ثور، وغيرهم. وهو قول أبي ثور، نقله المروذي عن أبي ثور، ويحكي ذلك لأحمد فقال: أن أبا ثور شبهه بالماء، وذكر ذلك الخلال في جامعه عن المروذي. وكذلك ذكر أصحاب أبي حنيفة أن حكم المائعات عندهم حكم الماء، ومذهبهم في المائعات معروف فيه، فإذا كانت منبسطة بحيث لا يتحرك أحد طرفيها بتحرك الطرف الأخر لم تنجس، كالماء عندهم، وأما أبو ثور فإنه يقول: بالعكس. بالقلتين كالشافعي، والقول أنها كالماء يذكر قولاً في مذهب مالك.

وقد ذكر أصحابه عنه في يسير النجاسة إذا وقعت في الطعام الكثير روايتين.

وروي عن أبي نافع من المالكية في الحباب التي بالشام للزيت تموت فيه الفأرة، أن ذلك لا يضر الزيت، قال: وليس الزيت كالماء.

وقال ابن الماجشون في الزيت وغيره تقع فيه الميتة، ولم تتغير أوصافه، وكان كثيراً لم يــنــجس؛ بــخــلاف موتها فيه، ففرق بين موتها فيه، ووقوعها فيه.

ومذهب ابن حزم وغيره من أهل الظهار : أن الماثعات لا تنجس بوقوع النجاسة إلا السمن، إذا وقعت فيه فأرة، كما يقولون أن الماء لا ينجس إلا إذا بال فيه بائل.

والثالثة : يفرق بين المائع المائي : كخل الخمر، وغير المائي : كخل العنب، فيلحق الأول بالماء دون الثاني.

وفي الجملة للعلماء في المائعات ثلاثة أقوال :

أحدها: أنها كالماء.

والثاني: أنها أولى بعدم التنجس من الماء؛ لأنها طعام وإدام، فإتلافها فيه فساد. ولأنها أشد إحالة للنجاسة من الماء، أو مباينة لها من الماء.

والثالث: أن الماء أولى بعدم التنجس منها لأنه طهور.

وقد بسطنا الكلام على هذه المسألة في غير هذا الموضع؛ وذكرنا حجة مَنْ قال : بالتنجيس، وأنهم احتجوا بقول النبي ﷺ :

«إن كان جامداً فألقوها وما حولها، وكلوا سمنكم، وإن كان مائعاً فلا تقربوه»(٣٤٤).

رواه أبو داود وغيره؛ وبينًا ضعف هذا الحديث، وطعن البخاري، والترمذي، وأبو حاتم الرازي، والدارقطني وغيرهم فيه، وأنهم بينوا أنه غلط فيه معمر على الزهري.

قال أبو داود : (باب في الفارة تقع في السمن).

حدثنا مسدد، حدثنا سفيان، حدثنا الزهري، عن عبيد الله بن عبد الله عن ابن عباس، عن ميمونة أن فأرة وقعت في سمبن، فأخبر النبي على فقال:

«ألقوها وما حولها وكلوه» (٣٤٥) .

وقال: ثنا أحمد بن صالح، والحسين بن علي، واللفظ للحسين، قالا: ثنا عبد الرزاق قال: أنبأنا معمر، عن الزهري، عن سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على : «إذا وقعت الفأرة في السمن، فإن كان جامداً فألقوها وما حولها، وإن كان مائعاً فلا تقربوه» (٣٤٦).

قال الحسن : قال عبد الرزاق : ربماحدّث به معمر، عن الزهري، عن عبيد الله بن عبد الله، عن ابن عباس، عن ميمونة، عن النبي عليه الله، عن ابن عباس، عن ميمونة، عن النبي عليه الله،

قال أبو داود قال أحمد بن صالح: قال عبد الرزاق: قال: أخبرنا عبد الرحمن بن مردويه، عن معمر، عن الزهري، عن عبيد الله بن عبد الله، عن ابن عباس، عن ميمونة، عن النبي على بمثل حديث الزهري، عن سعيد بن المسيب.

وقال أبو عيسى الترمذي في جامعه :

(باب ما جاء في الفأرة تموت في السمن)

<sup>(</sup>٣٤٤) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣٤٥) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣٤٦) سبق تخريجه .

حدثنا سعيد بن عبد الرحمن، وأبو عمار قالا: حدثنا سفيان، عن الزهري، عن عبيد الله بن عبد الله، عن ابن عباس، عن ميمونة: أن فأرة وقعت في سمن فماتت، فسئل عنها النبي على فقال: «ألقوها وما حولها وكلوه».

قال أبو عيسى : هذا حديث حسن صحيح. وقد روي هذا الحديث عن عبيد الله بن عبد الله ، عن ابن عباس : أن النبي على سُئل، ولم يذكروا فيه عن ميمونة . وحديث ابن عباس عن ميمونة أصح .

وروى معمر، عن الـزهـري، عن سعيـد بن المسيب، عن أبي هــريـرة، عن النبي على نحوه، وهو حديث غير محفوظ.

قال : سمعت محمد بن اسماعيل يقول : حديث معمر، عن الزهري، عن سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة، عن النبي على في هذا خطأ.

قال : والصحيح حديث الزهري، عن عبيد الله، عن ابن عباس، عن ميمونة.

قلت: وحديث معمر هذا الذي خطّأه البخاري، وقال الترمذي: إنه غير محفوظ، هو الذي قال فيه: «إن كان جامداً فألقوها وما حولها، وإن كان مائعاً فلا تقربوه».

كما رواه أبو داود، وغيره، وكذلك الإمام أحمد رضى الله عنه في مسنده وغيره.

وقد ذكر عبد الرزاق أن معمراً كان يرويه أحياناً من الوجه الآخر، فكان يضطرب في إسناده. كما اضطرب في متنه، وخالف فيه الحفاظ الثقات الـذين رووه بغير اللفظ الذي رواه معمر، ومعمر كان معروفاً بالغلط، وأما الزهري فلا يعرف منه غلط.

فلهذا بين البخاري من كلام الزهري ما دل على خطأ معمر في هذا الحديث.

قال البخاري في صحيحه:

(باب إذا وقعت الفارة في السمن الجامد أو الذائب)

ثنا الحميدي، ثنا سفيان، ثنا الزهري، أخبرني عبيد الله بن عبد الله بن عتبة، أنه سمع ابن عباس يحدث، عن ميمونة : أن فأرة وقعت في سمن فماتت فسئل النبي على الله عنها، فقال :

«ألقوها وما حولها وكلوه».

قيل لسفيان: فإن معمراً يحدثه، عن الزهري، عن سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة قال: ما سمعت الزهري يقوله، إلا عن عبيد الله، عن ابن عباس، عن ميمونة، عن النبي على ولقد سمعته منه مراراً.

ثنا عبدان، ثنا عبد الله \_ يعني ابن المبارك \_ عن يونس، عن الزهري، أنه سئل عن الدابة تموت في الزيت أو السمن وهو جامد، أو غير جامد \_ الفأرة أو غيرها \_ قال: بلغنا أن رسول الله على أمر بفأرة ماتت في سمن فأمر بما قرب منها فطرح ثم أكل. من حديث عبيد الله بن عبد الله، ثم رواه من طريق مالك، كما رواه من طريق ابن عبينة.

وهذا الحديث رواه الناس عن الزهري، كها رواه ابن عيينة بسنده ولفظه، وأما معمر فاضطرب فيه في سنده ولفظه، فرواه تارة عن ابن المسيب عن أبي هريرة. وقال فيه : «وإن كان جامداً فألقوها وما حولها، وإن كان مائعاً فلا تقربوه».

وقيل عنه : «وإن كان مائعاً فاستصبحوا به» واضطرب على معمر فيه، وظن طائفة من العلماء أن حديث معمر محفوظ فعملوا به، وممن يثبته محمد بن يحيى الذهلي فيها جمعه من حديث الزهري.

وكذلك احتج به أحمد لما افتى بالفرق بين الجامد والمائع، وكان أحمد يحتج أحياناً بأحاديث ثم يتبين له أنها معلولة، كاحتجاجه بقوله :

«لا نذر في معصية، وكفارته كفارة يمين»(٣٤٧).

ثم تبين له بعد ذلك أنه معلول، فاستدل بغيره.

وأما البخاري، والترمذي، وغيرهما فعللوا حديث معمر وبينوا غلطه، والصواب معهم. فذكر البخاري هنا عن ابن عيينة : أنه قال : سمعته من الزهري مراراً لا يرويه إلا عن عبيد الله بن عبد الله، وليس في لفظه إلا قوله :

«ألقوها وما حولها وكلوه».

وكذلك رواه مالك، وغيره، وذكر من حديث يونس أن الزهري سئل عن الدابة تموت في السمن الجامد وغيره فأفتى بأن النبي على أمر بفأرة ماتت في سمن فأمر بما قرب منها فطرح.

<sup>(</sup>٣٤٧) رواه أبو داود في كتاب الإيمان باب ١٩. والترمذي في كتاب النذور باب ١. وأحمد ٤٣٣/٤، ٤٣٩، ٣٤٠. ٢٤٧، ٢٤٧، ٢٤٧، وابن ماجة في كتاب الكفارات باب ١٦.

فهذه فتيا الزهري في الجامد، وغير الجامد، فكيف يكون قد روى في هذا الحديث الفرق بينها، وهو يحتج على استواء حكم النوعين بالحديث، ورواه بالمعنى؟!.

والزهري أحفظ أهل زمانه حتى يقال: إنه لا يعرف له غلط في حديث، ولا نسيان، مع أنه لم يكن في زمانه أكثر حديثاً منه. ويقال: أنه حفظ على الأمة تسعين سنة لم يأت بها غيره، وقد كتب عنه سليمان بن عبد الملك كتاباً من حفظه، ثم استعاده منه بعد عام، فلم يخط منه حرفاً، فلو لم يكن في الحديث الإنسان الزهري أو معمر، لكان نسبة النسيان إلى معمر أولى، باتفاق أهل العلم بالرجال، مع كثرة الدلائل على نسيان معمر.

وقد اتفق أهل المعرفة بالحديث على أن معمراً كثير الغلط على الزهري.

قال الإمام أحمد رضي الله عنه فيها حدثه به محمد بن جعفر غندر، عن معمر، عن الزهري، عن سالم، عن أبيه: أن غيلان بن سلمة أسلم وتحته ثماني نسوة.

فقال أحمد : هكذا حدث به معمر بالبصرة، وحدثهم بالبصرة من حفظه، وحدث به باليمن عن الزهري بالاستقامة.

وقال أبوحاتم الرازي: ما حدث به معمر بن راشد بالبصرة، ففيه أغاليط، وهو صالح الحديث، وأكثر الرواة الذين رووا هذا الحديث، عن معمر، عن سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة هم البصريون: كعبد الواحد بن زياد، وعبد الأعلى بن عبد الأعلى الشامي، والاضطراب في المتن ظاهر.

فإن هذا يقول : «إن كان ذائباً أو مائعاً لم يؤكل».

وهذا يقول : «وإن كان مائعاً فلا تنتفعوا به، واستصبحوا به».

وهذا يقول «فلا تقربوه».

وهذا يقول : «فأمر بها أن تؤخذ وما حولها فتطرح».

فأطلق الجواب، ولم يذكر التفصيل.

وهذا يبين أنه لم يروه من كتاب بلفظ مظبوط، وإنما رواه بحسب ما ظنه من المعنى فغلط، وبتقدير صحة هذا اللفظ وهو قوله:

«وإن كان مائعاً فلا تقربوه» .

فإنما يدل على نجاسة القليل الذي وقعت فيه النجاسة : كالسمن المسؤول عنه، فإنه من المعلوم أنه لم يكن عند السائل سمن فوق قلتين يقع فيه فأرة، حتى يقال فيه : ترك الاستفصال، في حكاية الحال، مع قيام الإحتمال، ينزل منزلة العموم في المقال، بل السمن الذي يكون عند أهل المدينة في أوعيتهم يكون في الغالب قليلاً، فلو صح الحديث لم يدل إلا على نجاسة القليل، فإن المائعات الكثيرة إذا وقعت فيها نجاسة فلا يدل على نجاستها لا نص صحيح، ولا ضعيف، ولا إجماع، ولا قياس صحيح.

وعمدة مَنْ ينجسه : يظن أن النجاسة إذا وقعت في ماء، أو مائع سرت فيه كله فنجسته. وقد عرف فساد هذا، وأنه لم يقل أحد من المسلمين بطرده، فإن طرده يوجب نجاسة البحر.

بل الذين قالوا: هذا الأصل الفاسد: منهم من استثنى ما لا يتحرك أحد طرفيه بتحرك الآخر، ومنهم مَنْ من استثنى في بعض النجاسات ما لا يمكن نزحه، ومنهم مَنْ استثنى ما فوق القلتين، وعلل بعضهم المستثنى بمشقة التنجيس، وبعضهم بعدم وصول النجاسة إلى الكثير، وبعضهم بتعذر التطهر.

وهذه العلل موجودة في الكثير من الأدهان؛ فإنه قد يكون في الحب العظيم قناطير مقنطرة من الزيت، ولا يمكنهم صيانته عن الـواقع، والـدور، والحوانيت مملوءة مما لا يمكن صيانته كالسكر، وغيره، فالعسر والحرج بتنجيس هذا عظيم جداً.

ولهذا لم يردُّ بتنجيس الكثير أثر عن النبي ﷺ ولا عن أصحابه.

واختلف كلام أحمد رحمه الله في تنجيسِ الكثير.

وأما القليل فإنه ظن صحة حديث معمر، فأخذ به. وقد اطلع غيره على العلة القادحة فيه، ولو اطلع عليها لم يقل به؛ ولهذا نظائر كان يأخذ بحديث ثم يتبين له ضعفه فيترك الأخذ به، وقد يترك الأخذ به قبل أن تتبين صحته، فإذا تبين له صحته أخذ به. وهذه طريقة أهل العلم والدين رضى الله عنهم.

ولظنه صحته عدل إليه عما رآه من آثار الصحابة رضي الله عنهم أجمعين، فروى صالح بن أحمد في مسائله، عن أبيه أحمد بن حنبل :

ثنا أبي، ثنا إسماعيل، ثنا عمارة بن أبي حفصة، عن عكرمة : أن ابن عباس سئل عن فأرة ماتت في سمن قال : تؤخذ الفأرة وما حولها.

قلت: يا مولانا فإن أثرها كان في السمن كله.

قال : عضضت بهن أبيك، إنما كان أثرها بالسمن وهي حية، وإنما ماتت حيث وجدت.

ثنا أبي، ثنا وكيع، ثنا النضر بن عربي، عن عكرمة، قال : جاء رجل إلى ابن عباس : خذه وما حوله فألقه عباس : خذه وما حوله فألقه وكله.

قلت : أليس جال في الجر كله؟ قال : إنه جال وفيه الروح، فاستقر حيث مات.

وروى الخلال عن صالح قال: ثنا أبي، ثنا وكيع، ثنا سفيان، عن حمران بن أعين، عن أبي حرب بن أبي الأسود الدؤلي، قال: سئل ابن مسعود عن فأرة وقعت في سمن؟ فقال: إنما حرم من الميتة لحمها ودمها.

قلت: فهذه فتاوى ابن عباس، وابن مسعود، والزهري، مع أن ابن عباس هو راوي حديث ميمونة، ثم إن قول معمر في الحديث الضعيف: «فلا تقربوه» متروك عند عامة السلف، والخلف: من الصحابة، والتابعين، والأئمة، فإن جمهورهم يجوّزون الاستصباح به، وكثير منهم يجوّز بيعه أو تطهيره، وهذا مخالف لقوله: «فلا تقربوه».

ومَنْ نصر هذا القول يقول: قول النبي ﷺ:

«الماء طهور لا ينجسه شيء»(٣٤٨).

احتراز عن الثوب، والبدن، والإناء، ونحو ذلك مما يتنجس، والمفهوم لا عموم له، وذلك لا يقتضي أن كل ما ليس بماء يتنجس، فإن الهواء ونحوه لا يتنجس، وليس بماء، كما أن قوله:

«إن الماء لا يجنب» (٣٤٩).

احتراز عن البدن فإنه يجنب، ولا يقتضي ذلك أن كل ما ليس بماء يجنب؛ ولكن خص الماء بالذكر في الموضعين للحاجة إلى بيان حكمه، فإن بعض أزواجه اغتسلت

<sup>(</sup>٣٤٨) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣٤٩) سبق تخريجه.

فجاء النبي على ليتوضأ بسؤرها فأخبرته أنها كانت جنباً، فقال: «إن الماء لا يجنب» (١٣٥٠).

مع أن الثوب لا يجنب، والأرض لا تجنب، وتخصيص الماء بالذكر لمفارقة البدن، لا لمفارقة كل شيء.

وكذلك قالوا: له أنتوضاً من بئر بضاعة؟ وهي بئر يلقي فيها الحيض، ولحوم الكلاب، والنتن. فقال:

«الماء طهور لا ينجسه شيء»(<sup>(٣٥١)</sup>.

فنفى عنه النجاسة للحاجة إلى بيان ذلك، كما نفى عنه الجنابة للحاجة إلى بيان ذلك. والله سبحانه قد أباح لنا الطيبات، وحرم علينا الخبائث، والنجاسات من الخبائث، فالماء إذا تغير بالنجاسة حرم استعماله؛ لأن ذلك استعمال للخبيث.

وهذا مبني على أصل: وهو أن الماء الكثير إذا وقعت فيه النجاسة، فهل مقتضى القياس تنجسه لاختلاط الحلال بالحرام إلى حيث يقوم الدليل على تطهيره، أو مقتضى القياس طهارته إلى أن تظهر فيه النجاسة الخبيثة التي يحرم استعمالها للفقهاء من أصحاب أحمد وغيرهم.

في هذا الأصل قولان:

أحدهما: قول مَنْ يقول: الأصل النجاسة، وهذا قول أصحاب أبي حنيفة، ومَنْ وافقهم من أصحاب الشافعي، وأحمد، بناء على أن اختلاط الحلال بالحرام يوجب تحريمها جميعاً.

ثم أن أصحاب أبي حنيفة طردوا ذلك فيها إذا كان الماء يتحرك أحد طرفيه بتحرك الطرف الآخر. قالوا: لأن النجاسة تبلغه، إذا بلغته الحركة، ولم يمكنهم طرده فيها زاد على ذلك، وإلا لزم تنجيس البحر، والبحر لا ينجسه شيء بالنص، والإجماع، ولم يطردوا ذلك فيها إذا كان الماء عميقاً ومساحته قليلة.

<sup>(</sup>۳۵۰) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>٣٥١) سبق تخريجه.

ثم إذا تنجس الماء: فالقياس عندهم يقتضي أن لا يطهر بنزح. فيجب طم الأبار المتنجسة، وطرد هذا القياس بشر المريسي.

وأما أبو حنيفة، وأصحابه فقالوا: بالتطهير بالنزح استحساناً، إما ينزح البئر كلها إذا كبر الحيوان، أو تفسخ، وإما بنزح بعضها إذا صغر بدلاء ذكروا عددها، فها أمكن طرد ذلك القياس.

وكذلك أصحاب الشافعي، وأحمد قالـوا: بطهـارة ما فـوق القلتين: لأن ذلـك يكون في الفلوات، والغدران، التي لا يمكن صيانتها عن النجاسة فجعلوا طهارة ذلك رخصة لأجل الحاجة على خلاف القياس.

وكذلك مَنْ قال من أصحاب أحمد: أن البول، والعذرة الرطبة، لا ينجس بهما إلا ما أمكن نزحه، ترك طرد القياس؛ لأن ما يتعذر نـزحه يتعـذر تطهيـره، فجعل تعـذر التطهير مانعاً من التنجس.

فهذه الأقوال وغيرها من مقالات القائلين بهذا الأصل: تبين أنه لم يطرده أحد من المفهاء، وأن كلهم خالفوا فيه القياس رخصة، وأباحوا ما تخالطه النجاسات من المياه، لأجل الحاجة الخاصة.

وأما القول الثاني: فهو قول مَنْ يقول القياس أن لا ينجس الماء حتى يتغير، كما قاله مَنْ قاله من فقهاء الحجاز، والعراق، وفقهاء الحديث، وغيرهم كمالك وأصحابه، ومَنْ وافقهم من أصحاب الشافعي، وأحمد، وهذه طريقة القاضي أبي يعلى ابن القاضي أبي حازم، مع قوله: أن القليل ينجس بالملاقاة.

وأما ابن عقيل، وابن المني، وابن المظفر، وابن الجوزي، وأبو نصر، وغيرهم من أصحاب أحمد: فنصروا هذا أنه لا ينجس إلا بالتغير، كالرواية الموافقة لأهل المدينة، وهو قول أبي المحاسن الروياني، وغيره من أصحاب الشافعي.

وقال الغزالي: وددت أن مذهب الشافعي في المياه كان كمذهب مالك، وكلام أحمد وغيره موافق لهذا القول، فإنه لما سئل عن الماء إذا وقعت فيه نجاسة فغيرت طعمه، أو لونه بأي شيء ينجس؟

والحديث المروى في ذلك وهو قوله:

«الماء طهور لا ينجسه شيء، إلا ما غير لونه، أو طعمه، أو ريحه» (٢٥٣٠). ضعيف؟

فأجاب: بأن الله حرم الميتة، والدم، ولحم الخنزير، فإذا ظهر في الماء طعم الدم، أو الميتة، أو لحم الخنزير، كان المستعمل لذلك مستعملًا لهذه الخبائث، ولو كان القياس عنده التحريم مطلقاً لم يخص صورة التحريم باستعمال النجاسة.

وفي الجملة: فهذا القول هو الصواب، وذلك أن الله حَرَّمَ الخبائث التي هي: الدم، والميتة، ولحم الخنزير، ونحو ذلك، فإذا وقعت هذه في الماء أو غيره، واستهلكت لم يبق هناك دم، ولا ميتة، ولا لحم خنزير أصلًا. كما أن الخمر إذا استهلكت في المائع لم يكن الشارب لها شارباً للخمر، والخمرة إذا استحالت بنفسها وصارت خلاً كانت طاهرة باتفاق العلماء.

وهذا على قول مَنْ يقول: أنّ النجاسة إذا استحالت طهرت أقوى، كما هو مذهب أبي حنيفة، وأهل الظاهر، وأحد القولين في مذهب مالك، وأحمد.

فإن انقلاب النجاسة ملحاً، ورماداً، ونحو ذلك هو كانقلابها ماء، فلا فرق بين أن تستحيل رماداً، أو ملحاً أو تراباً أو ماء، أو هواء، ونحو ذلك. والله تعالى قد أباح لنا الطيبات.

وهذه الأدهان، والألبان، والأشربة: الحلوة، والحامضة، وغيرها من الطيبات، والخبيثة قد استهلكت واستحالت فيها، فكيف يحرم الطيب الذي أباحه الله تعالى؟ ومَنْ الذي قال: أنه إذا خالطه الخبيث، واستهلك فيه، واستحال قد حرم؟

وليس على ذلك دليل: لا من كتاب، ولا من سنة، ولا إجماع، ولا قياس؛ ولهذا قال على في حديث بئر بضاعة، لما ذكر له أنها يلقى فيها الحيض، ولحوم الكلاب، والنتن، فقال:

«الماء طهور لا ينجسه شيء»(٣٥٣).

<sup>(</sup>٣٥٣) أنظر: تلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير ١٥/١. وضعيف الجامع الصغير حديث (٣٥٢). والأحاديث الضعيفة ٢٦٤٤.

<sup>(</sup>٣٥٣) سبق تخريجه. وهو الصحيح.

وقال في حديث القلتين: «إذا بلغ الماء قلتين لم يحمل الخبث» (٤٥٣).

وفي اللفظ الآخر: «لم ينجسه شيء» رواه أبو داود وغيره.

فقوله: «لم يحمل الخبث» بين أن تنجيسه بأن يحمل الخبث، أي بأن يكون الخبث فيه محمولًا، وذلك يبين أنه مع استحالة الخبث لا ينجس الماء.

\* \* \*

<sup>(</sup>٣٥٤) سبق تخريجه .

## فتاوى باب الحمام

وسئل: عمن يدخل الحمام هل يجوز له كشف العورة في الخلوة؟ وما هو الـذي يفعله من آداب الحمّام؟

فأجاب: لا يلزم المتطهر كشف عورته، لا في الخلوة، ولا في غيرها، إذا طهر جميع بدنه. لكن إن كشفها في الخلوة لأجل الحاجة: كالتطهر، والتخلي، جاز كما ثبت في الصحيح:

«أن موسى عليه السلام اغتسل عرياناً، وأن أيوب عليه السلام اغتسل عرياناً» (٣٥٥).

وفي الصحيح: أن فاطمة: كانت تستر النبي على عام الفتح بثوب وهو يغتسل، ثم صلى ثماني ركعات».

وهي التي يقال لها صلاة الضحى. ويقال: إنها صلاة الفتح.

وفي الصحيح أيضاً «أن ميمونة سترته فاغتسل».

وعلى داخِل الحمام أن يستر عورته؛ فلا يمكِّن أحداً من نظرها ولا لمسها. سواء كان القيم الذي يغسله أو غيره، ولا ينظر إلى عورة أحد ولا يلمسها، إذا لم يحتج إلى ذلك لأجل مداواة أو غيرها، فذاك شيء آخر.

وعليه أن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر بحسب الإمكان، كما قال النبي ﷺ:

«مَنْ رأى منكم منكراً فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان» (٣٥٦).

<sup>(</sup>٣٥٥) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣٥٦) رواه مسلم من كتاب الإيمان حديث ٧٨. وأبو داود في كتاب الصلاة باب ٢٣٢، وكتاب الملاحم باب =

فيأمر بتغطية العورات، فإن لم يمكنه ذلك وأمكنه أن يكون حيث لا يشهد منكراً فليفعل ذلك، إذ شهود المنكر من غير حاجة ولا إكراه منهى عنه.

وليس له أن يسرف في صب الماء لأن ذلك منهى عنه مطلقاً، وهو في الحمام ينهي عنه لحق الحمامي؛ لأن الماء الذي فيها مال من أمواله له قيمة.

وعليه أن يلزم السنة في طهارته؛ فلا يجفو جفاء النصارى، ولا يغلو غلو اليهود. كما يفعل أهل الوسوسة، بل حياض الحمام طاهرة، ما لم تعلم نجاستها، سواء كانت فائضة أو لم تكن، وسواء كانت الأنبوب تصب فيها، أو لم تكن، وسواء بات الماء أو لم يبت، وسواء تطهّر منها الناس أو لم يتطهروا. فإذا اغتسل منها جماعة جاز ذلك.

فقد ثبت في الصحيحين من غير وجه: أن النبي على كان يغتسل هو وامرأته من إناء واحد قدر الفرق»(٣٥٧).

فهذا إناء صغير لا يفيض، ولا أنبوب فيه، وهما يغتسلان منه جميعاً.

وفي لفظ: «فأقول: دع لي ويقول: دعي لي».

وفي صحيح البخاري: عن ابن عمر: «أن الرجال والنساء كانوا يتوضؤون على عهد رسول الله ﷺ من إناء واحد».

وقد ثبت عنه أنه كان يتوضأ بالمد، ويغتسل بالصاع.

والصاع عند أكثر العلماء يكون بالرطل المصري أقل من خمسة أرطال، نحو خمسة إلا ربعاً، والمد: ربع ذلك. وقيل: هو نحو من سبعة أرطال بالمصري.

وليس للإنسان أن يقول: الطاسة إذا وقعت على أرض الحمام تنجست، فإن أرض الحمام الأصل فيها الطهارة، وما يقع فيها من نجاسة كبول فهو يصب عليه من الماء ما يزيله، وهو أحسن حالاً من الطرقات بكثير، والأصل فيها الطهارة، بل كما يتيقن أنه لا بد أن يقع على أرضها نجاسة، فكذلك يتيقن أن الماء يعم ما تقع عليه النجاسة،

النسائي في كتاب الإيمان باب ١٧. وابن ماجة من الإقامة باب ١٥٥، والفتن باب ٢٠. وأحمد ١/٢، ٥/٠، ٤٩، ٥٣.
 ١٧. ٥/٠، ٢٠/٥ ، ٤٩، ٥٣٠.

ولو لم يعلم ذلك، فلا يجزم على بقعة بعينها أنها نجسة، إن لم يعلم حصول النجاسة فيها. والله أعلم.

\* \* \*

ماذا تقول السادة العلماء رضى الله عنهم أجمعين:

فيمن دخل الحمام بلا مئزر، مكشوف العورة: هل يحرم ذلك أم لا؟

وهل يجب على ولي الأمر منع من يفعل ذلك أم لا؟

وهل يجب على ولي الأمر أيضاً أن يلزم مستأجر الحمام أن لا يمكن أحداً من دخول حمامه مكشوف العورة أم لا؟

وفيمن يقعد في الحمام وقت صلاة الجمعة ويترك الصلاة: هل يمنع من ذلك أم لا؟ أفتونا، وأبسطوا القول في ذلك.

فأجاب: شيخ الإسلام بقية السلف الكرام، الشيخ تقي الدين أبو العباس أحمد الجليم بن عبد السلام بن تيمية .

الحمد لله: نعم يحرم عليه ذلك باتفاق الأئمة، وقد صح عن النبي ﷺ أنه نهى الناس عن الحمّام.

وفي السُّنن: عنه ﷺ أنه قال:

«من كـان يؤمن بـالله واليـوم الآخـر من ذكـور أمتي فـلا يـــدخــل الحمـــام إلا بمئزر»(٣٥٨) .

وفي الحديث: «نهى النساء من الدخول مطلقاً إلا لمعذرة».

وفي الحديث الثابت عنه الذي استشهد به البخاري: حديث معاوية بن حيدة القشيري أنه قال له:

«احفظ عورتك إلا من زوجتك: أو ما ملكت يمينك».

قال: قلت: فإذا كان القوم بعضهم في بعض.

قال: «إن استطعت أن لا يرينها أحد فلا يرينها».

<sup>(</sup>٣٥٨) رواه النسائي في الغسل باب ٢. وابن ماجة في كتاب الأدب باب ٣٨. وأحمد ٣٢١/٣، ٣٣٩.

قال: قلت: يا رسول الله، إذا كان أحدنا خالياً.

قال: «قالله أحق أن يستحيي منه من الناس» (۳۰۹) أخرجه أبو داود، والنسائي، والترمذي، وقال: حسن، وابن ماجة.

وعلى ولاة الأمور النهي عن ذلك، وإلزام الناس بأن لا يدخل أحد الحمام مع الناس إلا مستور العورة، وإلزام أهل الحمام بأنهم لا يمكنون الناس من دخول حماماتهم إلا مستوري العورة، ومَنْ لم يطع الله ورسوله وولاة الأمر من أهل الحمام، والداخلين: عوقب عقوبة بليغة، تردعه وأمثاله من أهل الفواحش، الذين لا يستحيون لا من الله ولا من عباده؛ فإن إظهار العورات من الفواحش.

وقد قال تعالى: ﴿قُلُ لَلْمُؤْمَنِينَ: يَغْضُوا مِنْ أَبْصَارُهُمْ وَيَحْفُطُوا فَرُوجِهُمْ ﴾.

وغض البصر واجب عما لا يحل التمتع بالنظر إليه: من النسوة الأجنبيات، ونحو ذلك، وعن العورات، وإن لم يكن بالنظر إليها لذة لفحش ذلك.

ولهذا كان على داخل الحمام أن يغض بصره عمن كان مكشوف العورة، وإن كان ذلك الرجل قد عصى بكشفها، وعليه أن يأمر المكشوف بالاستتار، فإن هذا من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، الذي يجب على الناس، وكذلك حفظ الفروج يكون عن الاستمتاع المنهى عنه، وعن إظهارها لمن ليس له أن يراها. كما ينهى الرجل عن مس عورة غيره.

كما ثبت في الصحيح: أن النبي ﷺ نهى أن يباشر الرجل الرجل في ثوب واحد، وأن تباشر المرأة المرأة في ثوب واحد.

وأمر بالتفريق في المضاجع بين الصبيان إذا بلغوا عشر سنين.

كما بين ذلك النبي عِي بقوله:

«احفظ عورتك إلا من زوجتك، أو ما ملكت يمينك».

لما قال له: يا رسول الله عوراتنا، ما نأتى؟ وما نذر؟ . . .

فإذا كان القوم بعضهم في بعض.

<sup>(</sup>٣٥٩) رواه الترمذي في الأدب باب ٢٢، ٣٩. وابن ماجة في النكاح باب ٢٨. وانظر: صحيح البخاري كتاب الغسل باب ٢٠.

قال: «إن استطعت أن لا يرينها أحد فلا يرينها».

قال: قلت: فإذا كان أحدنا خالياً.

قال: «فالله أحق أن يستحيى منه من الناس» (٣٦٠).

فأمر بسترها في الخلوة، وهذا واجب عند أكثر العلماء.

وأما إذا اغتسل في مكان خال بجنب حائط أو شجرة، ونحو ذلك في بيته أو حمام أو نحو ذلك فإنه يجوز له كشفها في هذه الصورة، عند الجمهور.

كما ثبت في الصحيح: «أن موسى اغتسل عرياناً وأن أيوب اغتسل عرياناً». وأن فاطمة كانت تستر النبي ﷺ بثوب ثم يغتسل.

وهذا كشف للحاجة بمنزلة كشفها عند التخلي، والجماع، بمقدار الحاجة؛ ولهذا كره العلماء للمتخلي أن يرفع ثوبه حتى يدنو من الأرض.

وتنازعوا في نظر كل من الزوجين إلى عورة الآخر: هل يكره أو لا يكره؟ أم يكره وقت الجماع خاصة؟

على ثلاثة أقوال معروفة، في مذهب أحمد، وغيره.

وقد كره غير واجد من الأئمة: كأحمد، وغيره النزول في الماء بغير مئزر، ورووا عن الحسن، والحسين، أو أحدهما أنه كره ذلك، وقال: إن للماء سكاناً.

وأما فتح الحمام وقت صلاة الجمعة، وتمكين المسلمين من دخولها هذا الموقت، وقعودهم فيها تاركين لما فرضه الله عليهم من السعي إلى الجمعة، فهذا أيضاً محرم باتفاق المسلمين، وقد حرم الله بعد النداء إلى الجمعة البيع الذي يحتاج إليه الناس في غالب الأوقات، وكان هذا تنبيهاً على ما دونه، من قعود في الحمام، أو بستان، أو غير ذلك.

والجمعة فرض باتفاق المسلمين، فلا يجوز تركها لغير عذر شرعي، وليس دخول الحمّام من الأعذار باتفاق المسلمين، بل إن كان لتنعّم كان آثماً عاصياً، وإن كانت عليه جنابة أمكنه الاغتسال قبل ذلك، وليس له أن يؤخر الاغتسال، ولا يجوز ترك الصلاة.

<sup>(</sup>٣٦٠) سبق تخريجه.

بل على ولاة الأمور أمر جميع من تجب عليه الجمعة بها من أهل الأسواق، والدور، وغيرهم.

ومَنْ تخلف عن هذا الواجب عوقب على ذلك عقوبة تحمله وأمثاله على فعل ذلك.

فقد ثبت في الصحيح: عن النبي ﷺ أنه قال: «لينتهين أقوام عن تركهم الجمعات أو ليطبعن الله على قلوبهم. ثم ليكونن من الغافلين» (٣٦١).

وقال: «من ترك ثلاث جمع تهاوناً من غير عذر طبع الله على قلبه» (٣٦٢)

وهذا الذي ذكرناه من وجوب أمر مَنْ تجب عليه الجمعة بها، ونهيه عما يمنعه من الجمعة متفق عليه بين الأئمة. والله أعلم. كتبه أحمد بن تيمية.

#### \* \* \*

## وقال شيخ الإسلام رحمه الله:

الحمد لله: وحسبي الله ونعم الوكيل، يحرم كشف العورة في الحمام وغيره من غير مسوّغ شرعي، وعلى ولي الأمر أيده الله منع مَنْ يفعل ذلك بطريقة شرعية، وعليه أيضاً إلزام مستأجر الحمام بأن لا يمكن أحداً من دخوله على الوجه الممنوع.

ولا يحل لأحد ممن خوطب بأداء الجمعة تركها من غير عذر، وليس دخول الحمام بمجرده عذراً في تركها والله أعلم.

#### \* \* \*

## وسئل: عن ترك دخول الحمام؟

فأجاب: مَنْ ترك دخول الحمام لعدم حاجته إليه فقد أحسن. ومَنْ دخلها مع كشف عورته، والنظر إلى عورات الناس، أو ظلم الحمّامي فهو عاص مذموم، ومَنْ

<sup>(</sup>٣٦١) رواه ابن ماجة في المساجد باب ١٧. ومسلم في الجمعة حديث ٤٠. وأحمد ٢٣٩/١، ٢٥٤، ٣٣٥، ٣٦٥، ٨٤/٢

<sup>(</sup>٣٦٢) رواه الترمذي في الجمعة باب ٧. ومسلم في المساجد حديث ٢٥٤. وأبو داود في الصلاة باب ٢٠٣، ٢٠٤ . والنسائي في الجمعة باب ٢. وابن ماجة في الإقامة باب ٩٣. والدارمي في الصلاة باب ٢٠. ومالك في الجمعة حديث ٢٠. وأحمد ٢٠٢١، ٤٥١، ٤٦١، ٤٥٩، ٣٣٢/٣، ٤٢٤، ٥٨، ٤٦١، ٥٨. . ٣٠.

تنعم بها لغير حاجة فهو منقوص مرجوح، ومَنْ تركها مع الحاجة إليها حتى يكثر وسخه، وقمله فهو جاهل مذموم.

\* \* \*

وسئل: عن رجل عامي سئل عن عبور الحمام؟ ونقل حديثاً عن رسول الله ﷺ ، وأسند الحديث إلى كتاب مسلم هل صح هذا أو لا؟

فأجاب: ليس لأحد لا في كتاب مسلم، ولا غيره من كتب الحديث، عن النبي أنه حرم الحمام، بل الذي في السنن: أنه قال:

«ستفتحون أرض العجم وتجدون فيها بيوتاً يقال لها الحمّامات. فمَنْ كان يؤمن بالله واليوم الآخر من ذكور أمتي فلا يدخل الحمّام إلا بمئزر، ومَنْ كانت تؤمن بألله واليوم الآخر من إناث أمتي فلا تدخل الحمام إلا مريضة أو نفساء»(٣٦٣).

وقد تكلم بعضهم في هذا الحديث.

والحمام من دخلها مستور العورة، ولم ينظر إلى عورة أحد، ولم يترك أحداً يمس عورته، ولم يفعل فيها محرماً، وأنصف الحمّامي، فلا إثم عليه، وأما المرأة فتدخلها للضرورة مستورة العورة.

وهل تدخلها إذا تعودتها وشق عليها ترك العادة؟ فيه وجهان في مذهب أحمد وغيره.

أحدهما: لها أن تدخلها، كقول أبي حنيفة، واختاره ابن الجوزي.

والثاني: لا تدخلها، وهو قول كثير من أصحاب الشافعي، وأحمد، وغيره، والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>٣٦٣) سبق تخريجه.

• •

## فهرس المحتوي

| صفحة | الموضوع                                                          |
|------|------------------------------------------------------------------|
| V    | ــ مقدمة                                                         |
| 11   | - أحكام الطهارة                                                  |
| 14   | - باب المياه                                                     |
|      | - فصل في العبادات (الصلاة - الطهارة والنجاسة - الأطعمة والأشربة) |
| 10   | ــ أختلاف المذاهب في الأطعمة والأشربة                            |
|      | ــ اختلاف المذاهب في الوضوء من لحوم الإبل ومن الضحك              |
| ١٨   | ومن مسَ الذكو                                                    |
| ۲۱   | ــ النهي عن الصلاة في أعطان الإبل، وفي الحمّام، وغيره            |
|      | ــ ما يقطع الصلاة                                                |
|      | ــ ما يعفي عنه وما لا يعفي عنه من النجاسات قدراً ونوعاً          |
| 77   | ــ اختلاط الماء الطاهر بالنجس وغيره                              |
| 77   | حكم أجزاء الميتة التي لا رطوبة فيها                              |
| ۲۷   | ــــ المسح على الخفّين والعمامة                                  |
| 49   | – فصل في حكم الماء إذا تغير بالنجاسات وإذا لم يتغير:             |
|      | <b>ـ باب إزالة النجاسة:</b>                                      |
| 40   | ــ فصل في إزالة النجاسة بغير الماء                               |
| ٣٩   | _ فصل في حكم تحريم الخمر ونجاستها                                |
| ٤٧   | <ul> <li>فصل في إزالة النجاسة من المائعات</li> </ul>             |
| ٥٣   | ــ فصل في حكم ثوب وبدن القصّاب                                   |
| ٥٥   | ــ فصل في حكم أكل لحم الشويّ وغيره                               |

| _حكم منيّ الإنسان وغيره من الدواب الطاهرة                       |
|-----------------------------------------------------------------|
| _ مسالك الاعتبار بالأشباه والنظائر                              |
| الفصل الأول:                                                    |
| ــ القول بطهارة أرواث وأبوال الدواب والطير غير المحرّمة         |
| _ دلائل تحريم التداوي بالمحرمات النجسة                          |
| الفصل الثاني:                                                   |
| _ الخلاف في منيّ الأدمي                                         |
| _ فصل في الخلاف في وجوب الترتيب في الوضوء وغيره من العبادات ٩٠١ |
| _ فصل في الموالاة والترتيب في قراءة الفاتحة                     |
| _ فصل في التكرار والترتيب في التيمّم                            |
| _ فصل في الموالاة في الوضوء                                     |
| _ الموالاة في قراءة الفاتحة                                     |
| _ الموالاة بيّن الإيجاب والقبول في العقود                       |
| _ وجُوبِ الْتَرتيبُ فِي الصلاة                                  |
| _ الموالاة في الغسل لا تجب                                      |
| باب التيمّم:                                                    |
| ب التيمم لغة وشرعاً                                             |
| _ فصل (هل يرفع التيمّم الحدث مؤقتاً)                            |
| ے فصل فی ما یجوز وما لا یجوز التیمّم به                         |
| _ فصل في تفسير آية الوضوء والتيمم                               |
| _ فصل في وجوب الوضوء عند كل صلاة                                |
| _ فصل في وجوب التيمّم لمن كان مريضاً أو على سفر، أو جاء         |
| من الغائط، أو لامس النساء                                       |
| _ فصل في الطهارتين الصغرى والكبرى                               |
| _ فصل في حكم من كان مريضاً أو على سفر                           |
| _ فصل في حكم من جاء من الغائط                                   |
| _ فصل في المراد بملامسة النساء                                  |
|                                                                 |

| ــ فصل (للمسافر أن يجامع أهله وإن لم يجد الماء)                 |
|-----------------------------------------------------------------|
| ــ فصل (التيمّم مطهر من الحدثين إلى وجود الماء)                 |
| ــ فصل (المتخلّي لا يجب عليه غسل فرجه بالماء)                   |
| فصل في الحمّام:                                                 |
| ــ فصل في تفصيل حكم ما ذكر من بنائها وبيعها وإجارتها            |
| ــ فصل في دخول الحمّامات                                        |
| _ فصل في حكم الماء الجاري في أرض الحمّام                        |
| فتاوى الطهارة:                                                  |
| فتاوی باب المیاه:                                               |
| ــ المياه القليلة إذا وقعت فيها نجاسة                           |
| ـــ إذا تغيّر لون الماءِ وطعمه ولم تتغير رائحته                 |
| هل يكون طهوراً؟ ٢٣٩                                             |
| _ إذا وقع كلب في بئر ومات فيه                                   |
| ــ إذا وقع كلب أو خنزير أو جمل أو بقرة أو شاة في بئر ثم مات ٢٤٠ |
| _ إذا سقطت دجاجة في بئر ثمّ ماتت                                |
| ٰ _ إذا سقطت دجاجة في بئر ثمّ ماتت ٢٤١                          |
| ــ تغيّر ماء البئر بالزبل وغيرِه                                |
| ــ إذا كان الماء الجاريّ مزبلاً                                 |
| ــ هل حديث القلّتين صحيحاً                                      |
| ــ غسل اليدين من القيام من النوم                                |
| ـ فصل في غسل اليدين من النوم ليس سببه النجاسة ٢٤٧               |
| ـــ الوضوء والطهارة من الماء الراكد                             |
| ــ هل يتوضأ بماء نجس إذا لم يوجد غيره؟                          |
| فتاوی باب الآنیة:                                               |
| _ حكم أواني النحاس المطعمة بالفضة والذهب وغير ذلك               |
| ــ حكم جلد الحمر وجلد مالا يؤكل لحمه والميتة                    |
| ــ حكم طهارة الميتة                                             |

| PAY  | ــ فصل في لبن الميتة وأنفحتها وجبن المجوس:   |
|------|----------------------------------------------|
| 197  | _ فتاوى باب الاستنجاء:                       |
| 197  | _ كيفية الاستنجاء                            |
| 794  | ـ فتاوى باب السواك:                          |
| 444  | ــ فتاوى باب سنن الفطرة وغيره                |
| YAV  | ــ الحتان                                    |
| 297  | _حلق العانة ونتف الإبط وغيره                 |
|      | _ حلق الرأس                                  |
|      | _ كراهة نتف الشيب                            |
|      | ــ الحلق وقص الأظفار وغيره للجنب             |
|      | ـ فتاوی باب الوضوء:                          |
|      | _ كيف المسح على الرأس                        |
|      | ـــ المسح على العنق في الوضوء                |
|      | _ غسل القدمين في الوضوء                      |
|      | _ تكرار غسل الأطراف وبدع أخرى                |
|      | _ المداومة على الوضوء                        |
|      | _ الغرة والتحجيل                             |
|      | ــ فتاوى باب المسح على الخفّين:              |
|      | _ أقوال العلماء في المسح على الخفّين         |
|      | _ الحَفُّ الذِّي بهُ خرق، هل يجوز المسح عليه |
| 337  | _ المسح على الجورب                           |
| 451  | _ المسح على الجبيرة                          |
| TEV. | _ المسح فوق العصابة                          |
|      | _ فتاوی باب نواقض الوضوء:                    |
| 454  | _ خروج قیح من الذَّكر                        |
| 454  | _ الشك في خروج شيء من أحدّ السبيلين          |
| 40.  | _ خروج الريح بصفة مستمرة                     |
| 404  | _ وجود ريح في الجوف مع بعد المسجد            |

|   | ــ حروج القيح من القروح                                                              |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------|
|   | ــ القيء                                                                             |
|   | ــ الرعاف                                                                            |
|   | ـــ النوم                                                                            |
|   | ـــ لمس ذكر الحيوان والإنسان                                                         |
|   | _ المذي                                                                              |
| , | ــ لمس النساء                                                                        |
|   | ــ مس الصبي الأمرد                                                                   |
|   | ـــ الوضوء من لحوم الإبل                                                             |
|   | ـــ القراءة في المصحف بغير طهور                                                      |
|   | ــ مس المصحف بغير وضوء                                                               |
|   | ــ مس المصحف بغير طهارة                                                              |
|   | ــ ما يجب له الغسل والوضوء                                                           |
|   | ـ فتاوی باب الغسل:                                                                   |
|   | ـ غسل الجنابة                                                                        |
| · |                                                                                      |
|   | ـ فتاوی باب التیمم:                                                                  |
|   | ـ فصل في وقت الثيثم وجوازه ٤١٣                                                       |
|   | <ul> <li>فصل في التيمم إذا حاف فوات الجنازة أو العيد أو الجمعة</li></ul>             |
|   | <ul> <li>فصل في جواز قراءة القرآن لمَنْ جاز له التيمّم</li></ul>                     |
|   | ــ الأرمد إذا أصابته جنابة                                                           |
|   | <ul> <li>هل يجوز تأخير الصلاة بسبب الجنابة</li> </ul>                                |
|   | <ul> <li>- هل يجوز التيمم للمرأة التي بها مرض في عينيها وثقل في جسمها ٤٣٢</li> </ul> |
|   | – هل يجوز للمحتلم أن يتيمم ويصلي إماما                                               |
|   | ــ تيمَّم الجنب إذا خاف البرد                                                        |
|   | - تیمّم من به جراحة فی یده                                                           |
|   | _ إذا لم يجد الرجل ماء ولا تراباً                                                    |
|   | <ul> <li>هل يجوز تأخير الصلاة للجنب إذا نام واستيقظ قبيل طلوع الشمس ٤٣٥</li> </ul>   |

|             |         |      |        | س         | ع الشم    | بيل طلو       | . أجنب ه           | جل وقد            | ستيقظ ر             | ۔ إذا ا                          | _        |
|-------------|---------|------|--------|-----------|-----------|---------------|--------------------|-------------------|---------------------|----------------------------------|----------|
| 240         |         |      |        |           |           |               | يغتسل.             | ۔<br>بصلی أم      | بتوضأ وب            | هل ي                             |          |
| ٤٣٨         |         |      |        |           |           |               | 4                  | بوضوئ<br>بوضوئ    | ة الحاقن            | ں۔<br>_ صلا                      | _        |
| 249         |         |      |        |           |           |               |                    | :                 | ر<br>الحيض          | ، باب                            | _ فتاو > |
| 244         |         |      |        |           |           |               |                    | ,                 | الحائض<br>الحائض    | ـ<br>_ حماء                      | -        |
| ٤٤٠         |         |      |        |           |           |               | ن تطهر بد          |                   |                     |                                  |          |
| 229         |         |      |        |           |           |               | ٠٠٠: د             | نحاسات            | ازالة ال            | ،، با <i>ب</i>                   | _ فتاه ۽ |
| ٤٥٨         |         |      |        |           |           |               |                    |                   | ءر<br>وحکمه         | ع به به<br>_ المن <sub>ا</sub> ً | -        |
| १०९         |         |      |        | • • • • • |           |               |                    | aa                | ر<br>نیار وحک       | -<br>ــ الفخ                     |          |
| 773         |         |      |        |           |           |               | لحمه، هر           |                   |                     |                                  |          |
| <b>£7</b> £ |         |      |        |           | ;         | ي<br>بيل ويخب | '<br>يحمي بالز     | ير ن<br>الذي ا    | ۾ .رو<br>م الفرّمان | _ حک                             | ,        |
| •           |         |      |        |           |           |               | ۔ ي .<br>ر أم نجس  | ب<br>هه طاه       | ب<br>ب ها           | _ الكا                           |          |
| 373         |         | ا؟ . | احكمها | ے حمار م  | جبل بز با | ے<br>وطین -   | ر ۲ .<br>والحمار،  | البغل             | <br>لك سة ر         | و کذ                             |          |
| ۸٢3         |         |      |        |           | ، ؟ ه     | الفأر فيا     | ل إذا بال          | ر . ں<br>، الفراش | ىصلّ ۋ              | ر<br>_ ها                        |          |
| ۸۲٤         |         |      |        |           |           |               | ں ء<br>رنجس؟       | مارهو             | ً .<br>القنفذ       | ں<br>ش،                          |          |
| ٤٧١         |         |      |        |           |           | شوارع         | رة طين ال          | ں<br>کم طهار      | ں<br>ل فی حا        | ري ,<br>_ فص                     |          |
| ٤٧٣         |         | ,    | 4,     |           |           |               |                    |                   | ں ب<br>ہم الخمر     | _ حک                             |          |
| ٤٧٥         |         |      |        | . 0       | من وغير   | يت وس         | ىأرة من ز          | ر فيه ال          | ۰٫<br>ـم ما تق      | _ حک                             |          |
| ٤٨٧         | • • • • |      | <br>   | /         |           |               |                    | :                 | ۱<br>، الحمّام      | ی باب                            | _ فتاه   |
|             |         |      |        |           |           | لخلوة         | ورة في الح         | ئىف الع           | ۱<br>کحوز کنا       | ِ <b>ں</b><br>_ ها               | •        |
| 198         |         |      |        |           |           |               | رو ي<br>ِل الحمّام | ك دخو             | ۔.رو<br>کم من تو    | ۔<br>کہ                          |          |
|             |         |      |        |           |           |               | 1                  |                   | , 0 1               | 1.                               |          |